

### A Critique of the New Mu'tazilites Perspective on Sunnah \*

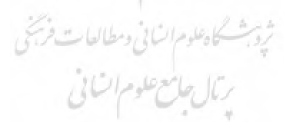
#### Abdullah Jabreili ' and Hamidreza Tousi '

#### **Abstract**



One of the characteristic features of contemporary Abab Maghrebi New Mu'tazilites interpretations is the comprehensive critique of the Sunnah. New Mu'tazilites arguments regarding the critique of the Sunnah can be divided into two categories: some reasons share a critical perspective on the text of the Quran, while others specifically target the Sunnah. In the first category of critical reasons, New Mu'tazilites raise the issue of the fluidity of meanings in texts related to the Sunnah. In the second category, they address the relationship between religion and modernity (Sunnah and modernity), claiming both the lack of sanctity in the Sunnah and a reduction in its valid scope. The research findings indicate that the foundations of the rationalist New Mu'tazilites interpretation, such as their understanding of the Sunnah, belief in historicity, hermeneutical principles, and the scope of the Sunnah, are all subject to criticism. This study aims to depict and examine the contemporary Arab Maghrebi New Mu'tazilites movement and their approach to the Sunnah using a descriptive-analytical and critical methodology and its drawbacks.

Keywords: New Mu'tazilites, Fluidity of Text, The Scope of Sunnah, Rationalism.



V. Assistant Professor, Department of Qira'at Sciences and Techniques, Al-Mustafa International University, Qom, Iran; (jebraman Y · Y · @gmail.com).

Y. Assistant Professor, Department of Quran and Science, Al-Mustafa International University, Qom, Iran; (Corresponding Author); (hrtoosi\Y\@gmail.com).



مقاله علمي ـ پژوهشي

# نقد دیدگاه نومعتزلیان پیرامون سنّت \*

# عبدالله جبرئیلی ٔ و حمیدرضا طوسی ٔ



چکیده

یکی از شاخصههای تفسیری نواعتزالیونِ مغرب عربی معاصر، نقد همهجانبهٔ سنّت است. ادله نومعتزلیان دربارهٔ نقد سنّت، دو گونهاند؛ پارهای از دلایل با دیدگاه انتقادی آنان بر متن قرآن اشتراک دارد و پارهای دیگر، اختصاص به سنّت دارد. در دستهٔ اول دلایل انتقادی، نومعتزلیان مسئله سیالیت معانی متون مربوط به سنّت را مطرح کردهاند. در دسته دوم با پیشکشیدن مسئله رابطه دین و تجدد (سنت و مدرنیته) هم ادعای عدم قداست داشتن سنّت را مطرح کردهاند و هم به سمت تقلیل قلمرو سنّت معتبر رفتهاند. حاصل پژوهش نشان می دهد که مبانی تفسیر عقلگرای نومعتزله از قبیل برداشت آنان از سنّت، اعتقاد به تاریخمندی و اصول هرمنوتیکی و قلمرو سنّت، همگی قابل انتقاد است. این تحقیق درصدد است با روش توصیفی – تحلیلی و انتقادی جریان نومعتزله مغرب عربی معاصر و رویکرد آنان به سنّت را تصویر کرده و آسیبهای آن را بررسی کند.

ر و بسستاه علوم النبا في ومطالعات فربحي

ربال حامع علوم الشالي

واژگان كليدى: نومعتزليان، سياليت متن، قلمرو سنّت، عقل گرايي.

استادیار گروه قرآن و علوم، جامعة المصطفی ص العالمیه، قم، ایران، (نویسندهٔ مسئول)؛ (hrtoosi۱۲۳@gmail.com).



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠١/٠٥ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٧/٠٢.

١. استاديار گروه علوم و فنون قرائات، جامعة المصطفى ص العالميه، قم، ايران؛ ( jebraman ٢٠٢٠@gmail.com)



#### مقدمه

یکی از شاخصههای تفسیری نواعتزالیون مغرب عربی معاصر، نقد همه جانبهٔ سنّت است. «کتاب» و «سنّت» در نگاه نواعتزالی ها هم از جهت چگونگی شکل گیری و هم به لحاظ بقاء، مورد اشکال قرار گرفته و حجیت بسیاری از آموزه های آن، حداقل بعد از زمان پیامبر اکرم می مورد تشکیک، بلکه انکار واقع شده است. از نظر آنها معنای متن از جمله متون دینی مانند حدیث، سیال و تابع شرایط زمانه است و معنای آن در طی زمان تغییر پذیر است و از این رهگذر آموزه های دینی نیز تاریخ مند شده است. نومعتزلیان با انگیزه تفسیر علمی قرآن اگر چه «سنّت» را فی الجمله می پذیرند؛ اما دیدگاه های آنها چنین بر می آید که آنها، حدیث پیامبر اکرمی همانند آیات قرآن را تاریخ مند و متأثر از شرایط تاریخی می دانند.

این دسته از متفکران جریان فکری در عین حال که معانی برخاسته از متون دینی (از جمله حدیث) را معتبر می دانند؛ ولی با محصور دانستن این آموزه ها در چارچوبی تاریخی، تولید معانی جدید متناسب با شرایط فرهنگی و اجتماعی زمانه را ممکن می دانند.

از نظر نومعتزلیان با فرض اصالت متن قرآن و عقل به مثابه آموزه های اصیل دینی به ناچار بایستی سنّت را به عنوان یکی از منابع دین از متن دین کنار گذاشت. آنان با این رویکرد به انتقاد افراطی از سنّت پرداختند.

ما در این مقاله، ضمن تبیین مبانی انتقادی نومعتزلیان به سنت، به آسیبشناسی این رویکردها می پردازیم. محمد آرکون، نصر حامد ابوزید و حسن حنفی از چهرههای شاخص نومعتزلیان منتقد به سنّت با رویکردهای متفاوت هستند.

# الف. مفهومشناسي و پیشنیهٔ تحقیق

پیش از ورود به تبیین مبانی فکری نومعتزلیان لازم است به مفهوم شناسی واژگان کلیدی تحقیق پرداخته شود و سپس به پیشینه موضوع نیز اشاره گردد تا وجه تمایز نگاشتهٔ حاضر با پژوهشهای قبل مشخص شود.

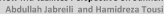
### ۱. مفهومشناسی

دو واژه در این مقاله مورد اهمیت است که در این گفتار به مفهوم شناسی آنها پرداخته می شود.

### ۱-۱. نومعتزلیان مغرب عربی معاصر

نومعتزلیان، برخلاف کسانی مثل محمد عبده و رشیدرضا - که عقل را در کنار وحی ترویج نموده و عقل را بدون وحی، خطاکار و غیرمعتبر میدانند- عقل را کاملاً مستقل دانسته و به طور مطلق هیچ منبع







غیرعقلانی را هم تراز با عقل قبول ندارند و حتی به وحی به عنوان یک منبع معرفتی نمی نگرند. اینان معتقدند که خود عقل است که حدود خود را تعیین می کند و دین نمی تواند برای عقل تعیین تکلیف کند. این نوع عقلانیت، رنگ هیچ نوع دینی را به خود نمی پذیرد و حتی می تولند منتقد دین باشد. عقل در این نگاه، خود اطلاق دارد و حکم صادر می کند (رک؛ عرب صالحی، ۱۳۹۳: ۹۸؛ وصفی، ۱۳۸۸: ۲۰).

#### ۱\_۲. سنّت

در اصطلاح علوم دینی، آنچه از سوی پیامبر اکرم شصادر شده است؛ چه فعل یا قول و یا تقریر باشد، سنت است (مظفر، ۱٤۱۸: ۱۳۰۹: ۳۳) و یا از نظر علمای شیعه، سنّت به معنای قول و فعل و تقریر معصوم ایلی است (الصدر، ۱٤۱۸: ۱۵۲/۲).

مفهوم مورد نظر نومعتزلیان از «سنّت» برخاسته از مفهوم غربی سنّت است (tradition، به معنای دقیق تر میراث) نومعتزلیان «سنّت» را به دو قسم وحیانی و عادات و رسوم تقسیم نموده اند (حنفی، ۱۹۹۵: ۹-۹۲). این تقسیم به جهت عدم امکان جداسازی موارد وحیانی از غیر آن، در عمل به انکار سنّت منتهی شد (رحمان ستایش، بهشتی، ۱۳۹۵: ۱۳۹۰)

سنّت از نظر نومعتزلیان، با تأسی از گادامر به معنای میراث فرهنگی نسلهای گذشته است و گفتارهایی را که در خاطره تاریخی افراد یک جامعه به جای مانده و مکتوباتی را که از گذشتگان باقی مانده، شامل می شود (مسعودی، ۱۳۸۲: ۱۳۸۸، به نقل از 351: Gadamer, 2004: 351). البته در عرف علوم مانده، شامل می شود (مسعودی، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸، به نقل از حکایت می کند. با این همه گرچه از نظر خلیث به این میراث، حلیث گفته می شود که سنّت را حکایت می کند. با این همه گرچه از نظر نومعتزلیان، سنّت دارای معنای گسترده ای (میراث) است؛ اما شامل معنای دینی سنّت نیز می گردد. چنان که تعریف ابوزید سنّت مفهوم عامی دارد که هم در بردارنده آداب و رسوم عرفی مردم بوده و هم سنّت وحیانی را شامل می شد؛ هرچند او بین سنّت وحیانی و عادات و رسوم تقلیدی تفاوتی قائل نیست و معتقد است به سیختی می توان آنها را از هم جدا کرد و موارد و حیانی آن را تشیخیص داد (ابوزید،

از نظر محمد ارکون بازخوانی سنّت اسلامی با جستجو و کاوش در متون دینی (مانند احادیث نبوی) برجای مانده، و یا از طریق بررسی گفتار و میراث شفاهی عامه مردم، صورت می گیرد (آرکون، بیتا، ۱۸–۱۷) حنفی در تعریف سنّت آورده است: «سنت به معنای تکرار گذشته نیست. سنتی که در هر دوره، امکان تطبیق با واقع و مقتضیات زمان را دارد، سنتی است که با روح زمان همراه بوده و همیشه تازه و زنده است» (وصفی، نو معتز لیان، ۱۳۸۸: ۱۶۹).



در تمامی این تعاریف، سنّت اسلامی (از جمله سنّت نبوی) جای میگیرد و قدر مشترک با مفهوم سنّت از نظر اندیشمندان فریقین دارد. تحلیل و نقد آنان بر سنّت در مفهوم گسترده (میراث) بر مفهوم سنّت در معنای دینی آن نیز سایه میافکند.

### ٢. پيشينهٔ تحقيق

مهمترین تحقیقاتی که با نوشتار پیشرو اندکی مشابه هستند سه اثر ذیل است: ۱. مقاله «رویکرد ابوزید بر سنت و حجیت آن» نوشتهٔ محمدکاظم رحمان ستایش و نرگس بهشتی در مجله تحقیقات علوم قرآن و حدیث (بهار ۱۳۹۰: ش ۲۹) است. اما در نوشتار پیش رو این دو تفاوت مهم را با مقاله یادشده دارد که علاوه گستردگی موضوع و عنوان (نومعتزلیان مغرب عربی به جای ابوزید)، «مبنای سیالیت معنایی متون سنت» فراتر از پایبندی به آراء گادامر را نقد کرده است؛ زیرا راهکارهای شناخته شده در دو دانش اصول و تفسیر را برای رهایی از نسبی گرایی تبیین نموده است. ۲. «بازخوانی سنّت در انديشه اسلامي؛ مقايسه نقد عقل اسلامي محمد آركون و نقد عقل عربي محمدعابد الجابري» نوشته محمد مالکی و احمد بخشایش اردستانی در مجله مطالعات سیاسی (زمستان ۱۳۹۰: ش ۳۶) است. این مقاله، به تفاوت روشهای پژوهشی نوین در تقلبل مدرنیته و سنّت دو لندیشمند مغرب عربی یرداخته و برداشت از سنّت در معنای عام آن بر اساس روشهای یاد شده بررسی گردیده است. اما در نوشتار پیش رو، از نقد متفکران نومعتزله بر سنّت نبوی ای توجه به بهرهای که از هر منوتیک گادامر بردهاند، انتقاد گردیده است. ۳. مقاله «بررسی و نقد رویکرد تاریخی نگری به سنّت اسلامی در آرای محمدعابد الجابري و محمد آركون » به قلم حامد على اكبرزاده و حسن معلمي در مجله حكمت اسلامی (یاییز ۱۳۹۸: ش ۳) است که موضوعی مشابه مقاله قبلی است و بر وامگیری این دو متفکر از رویکرد تاریخی مکتب فرانسوی آنال خصوصا آراء «فوکو» و «دریدا» اندیشمندان فرانسوی تمرکز دارد و انتقاد بر نگرش آنان بر سنّت در همین چارچوب وارد شده است. اما نوشتار پیش رو، همچنان که دربارهٔ مقاله قبلی گفته شد، تفاوتهای روشنی با این اثر تحقیقی دارد.

# ب. مبانی فکری نومعتزلیان

نومعتزلیان در نقد بر سنّت و حدیث تأکید بر تاریخ مندبودن آن دارند. همین نگاه آنها باعث شد که به نقد سنّت و حدیث به صورت افراطی بپردازند. تاریخی نگری یکی از مهم ترین اصول هر منوتیک است که ابوزید در بررسی سنّت به آن تکیه می کرد. تاریخی نگری که هایدگر و پس از او گادامر مطرح کردند، نگرشی فلسفی بود که بر اساس آن تاریخیت به «ذات وجود» و «فهم انسانی» سرایت کرد. تاریخ مندی نومعتزلیان در دو بعد انسان شناسی و فهم متون تبیین می گردد.



### ١. قداستنداشتن سنّت پيامبر اكرم

از نظر نومعتزلیان هر انسانی موجودی محدود با پیشینهای منحصربه فرد است که از دو سوی گذشته و آینده محدود به محیط و موقعیت خویش است. این موقعیت، تاریخ مند و متغیر است؛ بنابراین، انسان نمی تواند به موقعیتی فراجهانی، فرازمانی و فراتاریخی دست یابد (واعظی، ۱۳۸۰: ۱۷۸؛ عرب صالحی، ۱۳۹۳: ۱۸۵-۱۸۵).

با این نگاه، حتی پیامبر اکرم را انسان عادی، فرزند جامعه و زمان خویش و محصور در شرایط و محیط است. به این ترتیب، سنّت پیامبر اکرم، تاریخ مند قلمداد می گردد و نگاه فرازمانی و فراتاریخی برای سنّت پیامبر اکرم ام نامعقولی فرض می شود (ر.ک، ابوزید، ۱۳۸۹: ۱۲۲).

از آنجا که نومعتزلیان پیامبر اکرم را انسانی عادی فرض کردهاند. بنابراین، صبغه وحیانی سنّت را که اعتبار سننّت به آن است، مورد خدشه قرار دادهاند. از دید آنان تنها آنچه پیامبر اکرم از دیگران متمایز می گردد، وحی تشریعی است. این وحی همان دریافت قرآن به واسطه جبرئیل بود که با وفات پیامبر اکرم پیایان پذیرفت (ابوزید، ۱۹۹۰: ۲۵–۳۵؛ وصفی، ۱۳۸۲: ۳۳).

بنا به گفته ابوزید، این کار شافعی بود که پس از پیامبر اکرم دوباره خواست با بارکردن مفهوم وحی بر سنّت به آن ارزش تشریعی ببخشد (رفعت فوزی، ۱۹۹۹: ۸۳). وی همه مستندات قرآنی که شافعی برای وحیانی بودن و قداست داشتن سنّت آورد، نپذیرفت.

به عنوان نمونه، شافعی مراد از کلمه «حکمة» در دو آیهٔ شریفهٔ ﴿وَ اذْکُرُنَ مَا یتُلی فِی بُیوتِکُنَّ مِنْ آیاتِ اللَّهِ وَ الْحِکْمَةِ إِنَّ اللَّهَ کَانَ لَطِیفاً خَبِیرا ﴾ (احزاب: ۳٤) و ﴿هُوَ الَّذِی بَعَثَ فِی الْأُمِّیینَ رَسُولاً مِنْهُمْ یتُلُوا عَلْهُمْ آیاتِهِ وَ یزَکِّیهِمْ وَیعَلِّمُهُمُ الْکِتابَ وَ الْحِکْمَةَ وَ إِنْ کانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِی ضَلالٍ مُبِین ﴾ (جمعه: ۲) سنت علیهِمْ آیاتِهِ وَ یزَکِّیهِمْ وَیعَلِّمُهُمُ الْکِتابَ وَ الْحِکْمَةَ وَ إِنْ کانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِی ضَلالٍ مُبِین ﴾ (جمعه: ۲) سنت پیامبر اکرم شهمی میدانست (شیافعی، ۱٤۰۳: ۲۸۸/۷). همچنین از نظر او مرجع ضمیر «هو» در آیهٔ شیریفهٔ ﴿وَ مَا ینْطِقُ عَنِ الْهُوی إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْی یوحی ﴾ (نجم: ۳و٤) پیامبر اکرم شهاست. اما از نگاه ابوزید این تأویلات با سیاق آیات سازگاری ندارد. او مرجع ضمیر «هو» در سورهٔ نجم را قرآن دانسته است؛ زیرا ضمیر نمی تواند به ضمیر مستر در فعل برگردد (ابوزید، ۱۹۹۶: ۵۲، ۱۲۹، ۱۲۵).

ابوزید دربارهٔ سنت، می پرسد آیا نبی ویژگی و منش شخصی و عرفی بشری غیر از رسالت نداشته است؟ آیا همه آنها در قلمرو دین رسالت هستند؟ (ابوزید، ۱۳۹٤: ۲۷). در نظر وی پارهای از سنت، پیامبر اکرم، ممکن است نه بهعنوان وحی، بلکه از جنبه بشری بودن ایشان باشد. بنابراین، سنت، مسائل تاریخی خواهد بود و نگاه فراتاریخی به آنها و تبعیت از این سنت غیر ممکن و نامعقول است (رابوزید، ۱۳۸۳: ۱۲۲). اعتقاد او قرآن، تاریخی است؛ اما حدیث تاریخی تر از قرآن بوده و تفسیر، تاریخی تر از قرآن و حدیث است و سیره، تاریخی تر از قرآن، حدیث و تفسیر محسوب می شود، سرانجام فقه را تاریخی ترین علم از میان علوم نقلی معرفی می کند (آقاجانی، ۱۳۸۹: ۱۳).



### ٢. سياليت معنايي حديث (متون سنّت)

آنچه که دیدگاه نومعتزلیان را دربارهٔ معنای متن، نسبی می نماید، تعین نیافتن معنای متن با توجه به قصد مؤلف است (حنفی، ۱٤۲۳: ۹۹-۹۱، ۹۶؛ واعظی، ۱۳۸۹: ۵۹). از نظر نومعتزلیان، از متون دینی از جمله متون حدیثی، دو معنا قابل تصور است: نخست: معنای اولیه با توجه به سیاق و بافت تاریخی و فرهنگی. (معنای تاریخی)؛ دوم: معنای متن در بافت زمان حاضر (فحوا یا معنای عصری).

در این دسته بندی یک نگاه تاریخی و یک نگاه عصری به متن وجود دارد. البته دربارهٔ متون حدیثی، از نظر نومعتزلیان دسترسی به معنای عینی متن، به مراتب وضعیت بدتر است؛ زیرا هم الفاظ احادیث نبوی، خود تفسیری از متن قرآنی هستند و هم روایات منقول از پیامبر شق تفسیری از تفسیر متن وحی الهی هستند و اتفاقا هر دو محکوم به تاریخی بودن می باشند. در ابتدا به تحلیل معنای تاریخی و معنای عصری می پردازیم. از نظر نومعتزلیان، دو تفاوت اصلی میان معنی و فحوا (مضمون) در کار است؛ «... معنی تاریخی است و استوار از افق متن و سیاق فرهنگی و اجتماعی عصری پدیداری متن شکل می گیرد؛ اما مضمون عصری است و استوار بر افق فهمنده (مفسر) متن است. دیگر تفاوت این که معنی ثبات دارد و تغییر ناپذیر است؛ اما مضمون پویا است و بسته به افق فهمنده که در حال تغییر است، متفاوت می شود» (بهرامی، ۱۳۹۷: ۱۷۸).

به نظر میرسد که این دسته بندی برآمده از وام گیری از متفکرانی با دیدگاههای متفاوت مانند هرش و گادامر در بحث معنای متن است. نومعتزلیانی مانند ابوزید با بهره گیری از نظریه هرش، معنای متن آیات قرآن و روایات نبوی را همان معنای ادراک شده مخاطبان عصر نزول می داند و فحوا را برداشت مورد نظر از انتظارات مخاطب هر عصر از متن می شناسد. ابوزید همانند هرش معنا را ثابت و فرهنگ عصر نزول را تأثیرگذار می داند (بهرامی، همان، ۱۸۰). اما این تفاوت مهم را نومعتزلیان با نظریهٔ هرمنوتیکی هرش دارند که در نظریه اخیر قصد مؤلف نقش اصلی دارد و نمی توان معنای متن را از مؤلف مستقل شناخت (۲۵-28: Hirsh, 1967).

نومعتزلیان از این آموزه گادامر تأثیر پذیرفته اند که فهم را امتزاج افق معنایی مفسر با متن می دانند و همانند او افق معنایی هر مفسری را محدود به عصر، زمانه و تعاملات وی با محیط و دیگران می انگارند. بر این اساس، فهم از متن سیال است و محصور در محدوده های وجودی و عصری شخص مفسر است. در این صورت، فهم برخاسته از چنین افقی لزوما تاریخ مند و زمان مند می شود (واعظی، ۱۳۹۸: ۱۳۰-۱۰۹). نتیجه این تحلیل آن است که فهم برتری وجود ندارد؛ بلکه هر چه هست فهم متفاوت است. معیاری در دست نداریم که بخواهیم دربارهٔ رجحان فهمی بر دیگری حکم کنیم (واعظی، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰: ۲۹۱-۲۹۱).



در ادغام افق معنایی متن و افق معنایی مخاطب (خواننده و یا مفسر متن)، افق جلیدی به وجود می آید. به عبارت دیگر، هر متن دینی (از جمله سنّت اسلامی) از یک سو بر واقعیتهای زبانی و فرهنگی زمانیه و زمینهٔ خصود تأثیرگذار است و از سوی دیگر از آن تأثیر می پذیرد (ابوزید، ۱۹۹۶: ۱۹۳–۱۹۶).

با این پیش فرض آنان بر این رأی میباشند که برای فهم متن دینی، در مرحله نخست لازم است به معنا در سیاق فرهنگی و تاریخی بازگشت کنیم و در مرحله بعدی، بهمعنای متن در زمان حاضر دست پیدا کنیم (ابوزید، ۱۹۹۰: ۲۳۰).

زیرا از نظر آنان «معنای تاریخی صرفا مربوط به دورهٔ گذشته است و در زمان معاصر فاقد کارایی است. از این رو، لازم است مفسر با توجه به وضع فرهنگی و اجتماعی عصر خویش به فهم جدیدی از متن دست یابد. در دورههای زمانی متعدد، فحواهای متعدد و متکثری بازتولید می شود که همگی صحیح است. آنچه از منظر وی اهمیت دارد، سازگاری با وضع زمانهی معاصر قرائت کننده و مفسر متن است؛ حتی اگر منجر به برداشتهای متکثر و متناقض گردد» (حاجی اسماعیلی، بناییان اصفهانی، ۱۳۹۶: ۳۹).

نومعتزلیان با این نگاه بر آنند که حلیث پیامبر اکرم، معرفت دینی است و با دین تمایز دارد و از آنجا که بر اساس نظریهٔ هرمنوتیکی گادامر هر معرفت دینی نسبی، سیّال، بشری و نامقدس است؛ پس «سنّت» نیز به این اوصاف گرفتار می شود.

تحلیل تاریخی در اندیشههای آرکون به این معنی است که وحی یا هر حقیقت دیگری را خارج از بافت تاریخی خود و یا به عبارت دیگر، جدا از تطور و دگرگونی آن در طول تاریخ، نمی توان تفسیر کرد (مالکی، ۱۳۹۰: ۱۸۸).

تأثیرپذیری اندیشههای نومعتزله از هرمنوتیک فلسفی گادامر را میتوان در سیلان داشتن و نسبی بودن هر معرفت دینی و اعتقاد بشری و نامقدس بودن «سنّت» نشان داد و لذا قائل به تمایز دین و معرفت دینی شدند (علی تبار فیروز حایی، ۱۳۸۷: ۲۷۶).

«سنّت» (میراث) از نظر گادامر، تاریخ تفاسیر متن نیست و هر تفسیر جدیدی با پیدایش خود به سنت اضافه و موجب تغییر آن می گردد (Hirsch, 1967, pp.250-251).

مراد گادامر از «سنّت» (میراث)، پیشینه تاریخی از نظر زمان و یا مکان است که افراد در سیطره آن می باشند (Gadamer, 2004: 283).



مفهوم پیش فرض و پیش داوری، از نظر او نه معنای نکوهیده قضاوت در مورد امری قبل از مطالعه، بلکه به به معنای استفاده از اندوخته های ذهنی که اصولا نقطه شروع هر فهم و تفسیری است و بدون آن نه فهمی ایجاد می شود و نه پرسشی به ذهن می آید (ربانی گلپایگانی، ۱۳۸۳: ۳۰۳-۲۰۳) از نظر او «تاریخ مندی وجود و فهم انسان» و «دوری بودن فهم» ریشه های پیش داوری هستند. به باور گادامر، هر فهمی مبتنی بر پیش فرض ها و پیش داوری هایی است که از «سنّت» (میراث) ناشی شده است (یالمر، ۱۳۸۹: ۲۰۲).

«سنّت» (میراث)، اتمسفر مشترکی است که همه اهل زبانی که در یک عصر و زمان با هم زندگی میکنند، برخوردار از آن و محاط هستند. از این رو، او میگوید که «سنّت» (میراث) شاید مبنای خوبی برای تعیین افق و پیشداوریهای افراد باشد و فهمهای آنها را مدیررت کند» (فیاضی، ۱۳۹۹: ۱۲۰).

او بر این رأی است که آنقدر که پیشداوری هایمان در ساختن هستی مان سهیم هستند، داوری هایمان دخیل نیستند (Gadamer, 1994: 261)

به تعبیر پالمر از طرفداران نظریه گادامر «...در واقع، زمان حال را نمی توان برای رفتن به گذشته ترک کرد؛ معنای اثری متعلق به گذشته را نمی توان بر حسب خود آن، فهمید. به عکس، معنای اثر متعلق به گذشته بر حسب پرسسشهایی تعریف می شود که از منظر زمان حال، در برابر آن قرار می گیرد. پیش داوری ها چیزی نیستند که ما از آنها چشم بپوشیم. پیش فرض هایمان را از کجا می آوریم؟ از سنتی که در آن قرار می گیریم. این سنّت به منزله موضوع تفکر در برابر ما قرار نمی گیرد؛ چراکه تار و پود روابط و نسبتها و افقی است که در بطن آن، تفکر ما انجام می شود (یالمر، ۱۳۸۹: ۲۰۱ و ۲۰۲).

«دوریبودن» فهم این است که «شخص خواننده متن، به محض این که معنای نخستین متن برای او ظاهر می شود، معنایی را برای متن با استفاده از اندوخته های ذهنی خود پیش می افکند» (2004: 267). «نه مؤلف و نه مخاطبان اولیه آن، هیچکدام نمی توانند افق معنایی متن را محدود کنند و تا زمانی که رهایی و استقلال از مؤلف و مخاطبان اولیه فراهم نشده است، امکان ارتباط تازه، مسدود و منتفی می شود» (395: Gadamer, 2004: 395).

از نظر او «اساسا مفسر نمی تواند همان چیز را بفهمد که قصد مؤلف بوده است؛ زیرا وی در موقعیت دیگری قرار دارد که از ذهنیت خاص او برخوردار است. فهم مفسر، عصری است. هر نوع فهمی در موقعیتی خاص صورت می گیرد. شرایط تاریخی و فرهنگی مفسر و ذهنیت او به فهم وی از متن، شکل ویژهای می بخشد» (نصری، ۱۳۸۱: ۱۲۳ و ۱۲۰). نومعتزلیان با پیروی از این آموزه، منکر فهم عینی از متن هستند و افق فکری و فرهنگی خواننده یا مفسر را در فهم متن تأثیرگذار می دانند (ابوزید، ۱۳۸۹: ۷۹۷). مفسر هر متنی از جمله متون دینی مثل احادیث نبوی برخوردار از پیش فرض هایی ویژه خود است (شرایط زمانی و مکانی خود) که او را از کشف از مراد مؤلف محروم می سازد.





نومعتزلیان این نگاه هرمنوتیکی را در برداشت از هر دوی آیات قرآن و متون مربوط به سنت، به کار می گیرند. اما دربارهٔ متون اخیر پا را فراتر گذاشته و بر این رأی می باشند که نباید فهم پیامبر از متن قرآن کریم با معنای ذاتی نص- برفرض وجود چنین دلالتی- برابر دانست. با این فرض، مطلق و نسبی و ثابت و متغیر را در یک کفه گذاشته می شوند. آنان معتقدند که این به الوهیت پیامبر می انجامد و با تقدیس او، بشر بودن پیامبر نادیده انگاشته می شود (ابوزید، ۱۹۹۶: ۱۲۲). این خصوصیات، معنای مندرج در متون سنت نبوی را بیش از پیش، بی ثبات می سازد. اگر این ادعای نومعتزلیان که انسان نمی تولند فارغ از تأثیر زمان، مکان و تاریخ خود یک معنا یا پیامی را همان گونه که هست تلقی کند، منتهی به نسبی گرایی می گردد.

بر اساس همین مبنا، در دو مرحله نومعتزلیان بر اعتبار حدیث نبوی، خدشه وارد میسازند. در مرحله نخست، مسئله جعل و تأثیر عنصر انسانی در نقل روایات را بهعنوان مقدمهای برای بیاعتباری محتوایی حدیث نبوی مطرح میسازند. چنان که حسن حنفی بیان می دارد: «...تاریخی بودن در مضمون به معنای ارتباط موضوع حدیث با روزگار آن و با عادات کهن اعراب است، بهرغم اینکه روزگاران و عادات دگرگون می شوند. راویان، احادیث را با عباراتی آوردهاند که شک و گمان و احتمال اشتباه و فراموشی را بر می انگیزد و نشان می دهد که به صورت یقین، حدیث صحیح را نمی شناختهاند ... محدثان می توانند آنچه را پیشینیان آغاز کردهاند، از سر بگیرند تا قوانینی برای اختلاف ساختارها در روایات شفاهی، به ویژه زیادت و نقصان، پایه گذاری کنند. روایت به اقتضای طبیعت آن، قابل کشدادن است؛ چراکه راویان، در نقل آن دخالت دارند. قوه حافظه انسان صرفا یک دستگاه ضبط، شنیدن، حفظ و ادای محفوظات نیست؛ بلکه تاویل گری و دارای ابتکار است که تجارب و انگیزههای خود را در نقل، داخل می گردند ...» (حنفی، ۱۳۷۹: ۳-٤، ۲-۷) از نظر آنان با جعل، احادیثی متفاوت تر ایجاد حدیث می گردند ...» (حنفی، ۱۳۷۹: ۳-٤، ۲-۷) از نظر آنان با جعل، احادیثی متفاوت تر ایجاد شده انجماعی این گونه متون فرعی دینی است (ابوزید ۱۹۹۶: ۱۹۲۷–۱۲۲). این نقد بر روایات نبوی را در بخش بعدی بیشتر توضیح خواهیم داد.

نومعتزلیان در مرحله دوم استدلال بر خدشه وارد کردن بر اعتبار رولیات به تأثیر سیاق و بافت تاریخی و فرهنگی متمسک می شوند. در این موضوع ابوزید بر این رأی است که «...بر فرض دسترسی به الفاظ احادیث نبوی، آنها در حقیقت، خود تفسیری از تفسیر متن قرآنی هستند...» (ابوزید، همان). معیارهای محدثان نیز در تشخیص معنای متن روایات، محکوم به عصری بودن است (همان، ۱۲۸–۱۲۷) خواه این روایات متواتر باشند یا آحاد (ابوزید، ۱۹۹۳: پیشین: ۱٤۸).



### ٣. كاهشدادن قلمرو سنّت و حجيت آن

نومعتزلیان تعریف اصطلاحی «سنّت» را برخاسته از نیاز فقهای پس از پیامبر اکرم به تشریع مبتنی بر سنّت دانسته اند (ابوزید، ۱۹۹۱: ۸۱). همان طور که گفته شد، نومعتزلیان دربارهٔ خصوص سنّت (نبوی) این پیشفرض را دارند که با وجود «نقل شفاهی»، احادیث نبوی و در بسیاری از موارد، «نقل به معنا» اعتبار وحیانی بودن روایات را خدشه دار می سازد. از نظر آنان قرآن مرحلهٔ شفاهی نداشته است تا ترس عروض تغییر و تحریف و تبدیل بر آن باشد. کاتبان وحی با نوشتن آیات، آنها را حفظ کرده و تا مرحلهٔ جمع آوری قرآن دست به روش شفاهی نقل شده است؛ اما حدیث در مرحله نخست به روش شفاهی نقل شده است.

بنابراین، به اعتقاد آنان ساختار و شکل حدیث تابع قوانین و عوارض نقل شفاهی است. با فرض نقل شفاهی بودن احادیث نبوی، آفت تحریف و حذف محتمل است. به همین علت، علمای حدیث بعدها روش خاصی را برای یافتن احادیث معتبر قراردادند که تواتر از جمله آنها است (حنفی، ۱۹۸۸: ۲۳۸). بنا بر رأی آنان تواتر قرآن مفید علم یقینی است؛ اما احادیث مفید ظن هستند (همان، ۲۳۹). نومعتزلیان، مفاد و معانی احادیث را ناظر به محیط جغرافیایی، اجتماعی، فرهنگی، سیاسی و دینی اعراب زمان صدور روایات و گاه عرب عصر جاهلیت میدانند (حنفی، ۱۳۸۰: ۲۰ ع-۲۰). بنابراین، در دیدگاه نومعتزلیان، با توجه به فاصله زمانی طولانی تدوین احلیث نبوی پس از رحلت حضرت نبی اکرم، نصوصی با نقل شفاهی شکل گرفته اند. در نتیجه، احادیث موجود در واقع تفسیری از بیانات

اگرم، نصوصی با نقل شفاهی شکل گرفته اند. در نتیجه، احادیث موجود در واقع تفسیری از بیانات پیامبرگ که خود از تفسیر وحی هستند، در اختیار ما میباشند (ابوزید، ۱۹۹۶: ۱۵۹). بنابراین، احادیث موجود مطابق احادیث صادر شده از پیامبرگ نیستند (همان، ۹۹). مضمون یا موضوع حدیث مرتبط با عصر صدور، شرایط، عادات، سنن و اقتضائات آن زمان است. نومعتزلیان برای اثبات مدعای خود مثالهای تاریخی و روایی می آورند که همه برگرفته از کتاب صحیح بخاری و بدون هر نوع نقد سندی است (حنفی، ۱۳۷۹: ۲-۲۲).

نومعتزلیان در اعتراض به شافعی که دامنه حجیّت سنّت را گسترده می بیند، بر این رأی می باشند که اساساً سنّت، نه مصدری مستقل برای تشریع، بلکه صرفاً مفسری برای قرآن است و تنها در حوزه مسائلی کارایی دارد که حکمی هرچند مجمل در قرآن باشد؛ لذا اگر قرآن به مسئلهای نپرداخته باشد، سنّت در آنجا فاقد کارایی است (ابوزید، ۱۹۹۳: ۳۹).

از نگاه آنان، مصدر تشریع خواندن «سنّت» به معنای یکسان انگاری افق خدا و پیامبر اکرم او کوم ناد نوعی غلو نسبت به آن حضرت است. (همان) تنها منزلت «سنت نبوی» از نظر نومعتزلیان، همانند







اجتهاد، تفسیر آموزههای قرآنی و بیان اجمال آیات است (ابوزید، همان، ۸۳). در این برداشت، سنّت به معنای منبع با خاستگاه وحیانی و تشریع نیست. (همان) به عبارت دیگر، سنّت نبوی، تفسیر وحی به مفهوم اجتهاد شخصی پیامبر اکرم است.

در دیدگاه نومعتزلیان ایده شافعی دربارهٔ گستردگی قلمرو حجیت سنّت و مطلقانگاری عصمت پیامبر اکرم را تجاهل نسبت به جنبهٔ بشری وجود آن حضرت و به معنای نادیده انگاشتن روایاتی چون «انتم اعلم بشوون دنیاکم» می دانند (ابوزید، همان، ٤٠). نومعتزلیان با تفاوت گذاری میان «سنّة الوحی» و «سنّة العادات و التقالید» آن بخش از سنّت را که متأثر از آداب و رسوم زمانه خویش است، فاقد حجیّت دانست (همان، ٤٠ و ٥٦). در همین راستا، نومتعزلیان ضمن ردّ استقلال سنّت در تشریع، به استناد روایت «انتم اعلم بشؤون دنیاکم» و نیز ماجرای فرود آمدن بر چاهای بدر، میان سنّت و حیانی و سنّت شخصی و آمیخته به خطای پیامبر اکرم تمایز قائل می شوند و از این رهگذر از دامنه شمول حجیّت سنّت می کاهند (حنفی، بی تا، ۸-۹؛ ابوزید، ۱۳۹۶: ۱۷).

آنان حجیت سنّت را تنها به حوزه عبادات و مسائل اخروی محدود ساختهاند. حتی بنا بر اعتقاد کسانی چون حسن حنفی عبادات نیز می توانند به تناسب شرایط زمانه تغییر پذیر باشند و هیچ چیز ثابتی در شریعت نیست. در این صورت، کارایی «سنّت» حتی در بعد عبادات صرفاً ارائه الگویی اجتهاد بشری و نه وحیانی پیامبر اکرم برای مجتهدان در دوره های مختلف زمانی است (حسن حنفی، بی تا، موره و بر این، از نظر او رویکرد نقل به معنای سخنان نبی اکرم تحت عنوان احادیث نبوی، مؤید عدم حجیت سنّت است (ابوزید، ۱۳۸۳: ۹۹).

# ج. نقد و بررسی مبانی نومعتزلیان و ما اسالی و مطالعات فر

هرکدام از مبانی فکری نومعترله که در فصل پیش ذکر گردید مورد بررسی و نقد قرار می گیرد.

### 1. نقد رویکرد قداست نداشتن «سنّت»

یکی از اشکالات اساسی رویکرد تاریخی به سنت، وارداتی بودن این دیدگاه است. بدین توضیح که در حقیقت نگرش تاریخی غرب به دین، به دلیل پاسخ به چالشهایی است که نسبت به دین مسیحی به وجود آمده بود. این دیدگاه بدون توجه به وجوه تمایز مسیحیت با اسلام، دربارهٔ دین اسلام نیز به کار گرفته شد. به این ترتیب، نتایج فکر انتقادی غرب که زمینه مقدمات فکری خاص خود داشت، تقلید گونه و سطحی دربارهٔ اسلام به کار بسته شد و به نسخه ای بدل شد که به دلیل ناهم خوانی با مشکلات، نه تنها علاج نمی کرد؛ بلکه بر درد افزود (عرب صالحی، ۱۳۹۱: ۱۶۱).



اگر بنا به نظر نومعتزلیان، پیامبر اکرم ایستری عادی بگیریم که تاریخ مند و تحت تأثیر فرهنگ زمانه خود قرار می گیرد و محدود است. بنابراین، باید به این قائل بشویم که ایشان در دریافت و حی هم باید شبیه انسانهای عادی باشد. این نگاه نومعتزلیان برای فهم متون دینی (متون قرآنی و حدیثی)، بیش از هر متفکر دیگری از هرمنوتیک گادامر تأثیر پذیرفته است. تأثیر مبنای انسان شناختی تاریخ گروی فلسفی گادامر گرفتار اشکالات فراوانی چون نسبیت گرایی مطلق، لزوم تغییر فهمها متناسب با تغییر فلسفی گادامر گرفتار اث تغییرات، عدم ملازمه حیث وجودی با دخالت در هر فهمی می باشد که بر این دیدگاه وارد است (عرب صالحی، همان، ۸۷).

نومعتزلیان مانند ابوزید سنّت را دو قسم کرد؛ سنّت تشریعی، سنّت غیر تشریعی. او حجیت سنّت تشریعی وحیانی را نیز بر اساس تأثیر پذیری از اصول هر منوتیکی گادامر وتاریخ مندی آموزههای دین تفسیر می کرد.

یکی از عللی که نومعتزلیانی چون ابوزید، پیامبر اکرم را انسان عادی فرض کردند، یا به علت عدم پذیرش عصمت پیامبر اکرم است و یا این که دامنه عصمت ایشان را محدود در ابلاغ وحی دانسته اند. اگر عصمت پیامبر اکرم را پذیرفته باشند، باید تمام قول، فعل و تقریر پیامبر اکرم را لازم الاتباع بدانند. اگرنه، به راحتی می توان سنت پیامبر اکرم را محدود کرده و یا اصلاً نپذیریم. ابوزید عصمت پیامبر اکرم را نپذیرفت؛ زیرا با مبنای انسان شناسانه او منافات داشت.

اما آیاتی از قرآن صراحت دارد بر اینکه اگر پیامبر اکرم بر قلب مطهرش وحی نازل می شد، به خاطر این بود که به مقامی رسیده بود که تا افق بالا اوج گرفته بود (نجم: ٤-٧)؛ بلکه در برخی احوال از آنجا هم فراتر رفته به طوری که واسطه ای بین او و مبدأ فیض وحی قابل فرض نبود ﴿ثُمَّ دَنا فَتَدَلَّی فَکانَ قابَ قَوْسَینِ أَوْ أَدْنی﴾ (نجم: ٨-٩) که باید گفت: نفس وقتی به مرحله عقل مستفاد و بالفعل رسید همه علوم و حقایق غیب را می یلبد و آنها را برابر با وحی گزارش می دهد و در یافتن آن معارف و گزارش دادن آنها معصوم است، همان طور که در عمل به احکام معصوم است در این مرحله از خیال و وهم از درون و شیطان از بیرون به آنجا راه ندارد، از گزند هرگونه اشتباه علمی و لغزش علمی مصون خواهد بود (جوادی آملی، ۱۳۸۵: ۳۰). اگرچه خود پیامبر اکرم می مکرر به بشربودن خویش تأکید می نمود تا از انتظارات نامعقول مردم در امان باشد؛ اما هم زمان تأکید می کند بشری که به وحی متصل و فراتر از انسان عادی است (کهف: ۱۱؛ فصلت: ۲).

با توجه به آیاتی نظیر ﴿ وَ ما ینْطِقُ عَنِ الْهَوی إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْی یوحی عَلَّمَهُ شَدِیدُ الْقُوی ﴾ (نجم: ٥-٣). پیامبران در اخذ و تلقی وحی و در ابلاغ و پیامرسانی و در اجراء و پیاده کردن فرامین الهی از خطاء،





اشتباه، گناه و آلودگی مصون بوده، در عصمت الهی به سر میبرند. در این آیه رأی صحیح بر خلاف دیدگاه نومعتزلیان این است که مرجع ضمیر «هو»، نه واژه «قرآن»؛ بلکه بر اساس مناسبت حکم و موضوع، نطقهای پیامبر در قلمرو دین است (ضیایی فر، ۱۳۸۷: ۲۰).

در آیاتی مانند ﴿...وَ أَنْزَلَ اللّهُ عَلَیكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَ عَلّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَیكَ عَظِیمًا ﴾ (نساء: ١١٣) نیروی عصمت نوعی از علم و شعور است که با دیگر علوم متفاوت است. این علم همیشه بر سایر قوا قاهر و برتر است. به همین جهت است که صاحبش را از کل گمراهی ها و خطاها حفظ می کند (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۱۲۷/٥).

از این رو، توهمات خلاف این اصل، به واسطه روایات جعلی و یا ظواهر ابتدایی آیاتی همچون ﴿أَلْقَی الشَّیطانُ فِی أُمْنِیتِهِ ﴾ (حج: ٥٢) در مرحله اخذ و ابلاغ، و آیات عتاب در مرحله اجراء همچون ﴿عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ ﴾ (توبه: ٤٣) ﴿عَبَسَ وَ تَوَلَّی ﴾ (عبس: ١) و غیره، باید در پرتو این اصل، مورد عنایت قرار گیرد و آیاتی که در مورد عتاب و استغفار انبیاء آمده است باید به معنایی مناسب با شأن انبیاء الهی ارجاع شود و همیشه باید سطح نبوت و تلقی آنان را نسبت به ذنوب و خطاء از سطح و تلقی خویش جدا نماییم (طباطبایی، ۱۵۱۷: ۲۸۸/۱۲؛ جوادی آملی، ۱۳۸۵: ۳۷–۶۰؛ فخرالدین رازی، ۱۵۲۰: ۲۷۳–۶۰؛ فخرالدین رازی، ۱۵۲۰: ۲۸۸).

### ۲. نقد رویکرد نسب*ی گ*رایی در «سنّت»

همان طور که پیشتر تبیین شد، از لوازم دیدگاههای متن شناختی نومعتزلیان، نسبی گرایی است. زیرا نومعتزلیان، آموزه گادامر مبنی بر ناگزیری دخالت پیش فرضها در فهم متن را برگرفته لند. از نظر پیروان گادامر، موقعیتهای مؤلف که موجب پدید آمدن اثر شده اند، پس از پیدایش اثر، خارج از دسترس هستند» (Lamarque, 2006: 178). ولی به نظر می رسد میان دو گونه معنا و دخالت پیش فرضها خلط شده است. زیرا معنای فی نفسه متن یا همان معنای لفظی که مراد مؤلف است، متفاوت از معنا برای ما (مفسر) می باشد. دخالت پیش فرضها در معنا برای مفسر است (Hirsh, 1967: 255). مؤلف متن دارای قصد و نیت بیان مسئله ای است و تأثیر خاص خود را دارد. این معنای نزد مؤلف و حاضر در متن وجود دارد و قابل کشف است (Skinner, 2001: 2-20).

هر متنی، بر اساس تحلیل زبان متن و رجوع به قصد متن دارای معنایی مرکزی است. تعین معنایی در محدوده هسته اصلی معنایی شکل می گیرد. حال اگر تفسیر متن با هسته معنایی هم خوانی داشت، فهم، درست است؛ وگرنه فهم صحیح نیست. در فهمهایی که به هسته معنایی ارتباط دارد، می توانیم میان فهمها تمایز قائل شویم؛ اما بیرون از این هسته چنین امری امکان پذیر نیست (قائمی نیا، ۱۳۸۱: ۳۵۷–۳۵۶).



همچنین، مفسر متن در کوشش برای فهم متن، نسبت به تأثیرگذاری «سنّت» منفعل نیست و می تواند در قبال آن باب مناقشه و حتی تخطئه را باز کند (ریختهگران، ۱۳۷۸: ۲۱۹). همچنین در فهم متن و هسته معنایی آن، نبایستی با فرض خصوصی بودن قصد مؤلف، کشف نیت او را محال پنداشت. قصد انسان نیز، امری زبانی است و بر اساس قواعد زبان شکل می گیرد. «بهدلیل تعلق داشتن ما به زبان و بهدلیل تعلق داشتن متن به زبان، امکان وجود افقی مشترک میسر می شود. ظهور افق مشترک آن چیزی است که گادامر آن را اتصال افقها می نامد. هیچ چیز نیست که از راه زبان شنیدن آن میسر نشود (یالمر ۲۳۸؛ ۲۳۰ و ۲۳۱).

بنابراین، قصد در این جا به معنای زبان شناختی است نه روانشناختی. راهکارهای شناخته شده در دانش اصول و تفسیر مشهور به قواعد عقلایی محاوره، مدلول کلام مقصود صاحب متن را از زاویه زبان شناختی کشف می کنند. این قواعد برای تشخیص ظهورات کلام و تعیین مقاصد به کار می روند (انصاری، ۱٤۱۹: ۳۲۹؛ ۴۹۷؛ خراسانی، ۴۰۹؛ ۳۲۶). بدین توضیح که اولا شنیدن لفظ معناداری که خواننده متن بر معنای آن آگاه است، سه شرط دستیابی دلالت تصوری است (خویی، ۱٤۱۷؛ ۱۲۳۷). علاوه بر این راهیابی به اراده جدی، مدعای نومعتزلیان در محال بودن کشف قصد متن را به چالش می کشاند. دلالت تصدیقی، بیانگر اراده جدی متکلم، با تحقق چند شرط شکل می گیرد: در مقام بیان بودن متکلم، نداشتن قرینه برخلاف ظاهر کلام، ثبوت عقلایی تطابق اراده استعمالی با اراده جدی (مکارم شیرازی، ۱٤۲۸، ۷۷/۱).

# ۳. نقد محدودسازی قلمرو «سنّت»

نومعتزله دامنه حجیت قلمرو سنّت را به امور وحیانی و تشریعی محدود کردهاند و امور شخصی را که مربوط به فرهنگ عصر نزول است، از محدوده حجیت سنّت خارج کردهاند؛ ولی با واکاوی دقیق آیات قرآن می توان پی برد که آیات دال بر حجیت سنّت دارای اطلاق است.

آیات قرآن در موارد بسیاری به کلیات اکتفا کردهاند و جزئیات احکام در دست سنّت بیان شده است؛ ولی نکته اینجاست که این نیاز در دورههای پس از پیامبرﷺ؛ بلکه از زمان خود ایشان وجود داشت و در دورههای بعد نیز هیچیک از فرق فقهی به تشریع بیان شده در سنّت پیامبر اکرمﷺ، توجه نبودند (مدکور، ۱۹۷۳: ۹۶-۱۲۷).

مهمترین محذور نظریه تفویض از ناحیه خداوند منان به رسول اکرم، محدود کردن ربوبیت در تشریع است (تعدد در مصادر تشریع) که تنافی با محور بودن وحی در تشریع احکام دارد.



در پارهای از آیات الهی مانند ﴿قَاتِلُوا الَّذِینَ لَا یَوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْیَوْمِ الآخِرِ وَلَا یحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ...﴾ (توبه: ۲۹). حرام کردن برخی از احکام الهی از ناحیه الله سبحانه و برخی دیگر به وسیله پیامبر اکرم ﷺ ظاهرا دلالت بر تعدد مصادر تشریع دارد.

البته در دیدگاه تفسیری مشهور شیعی، بر یگانگی امر و نهی رسول الله به با فرامین خداوند سبحانه و تعالی تأکید شده است. مهم ترین آیاتی که از آنها اطلاق قلمرو حجیّت سنّت استفاده می شود، دو دسته آیات است؛ دسته اول: نصوصی که امر به اطاعت از رسول خدا می کند و اطاعت از او را در ردیف اطاعت خداوند قرار می دهد مانند:

۱. ﴿مَنْ يَطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّه﴾ (نساء: ۸۰)؛ هرکس رسول خدا را اطاعت کند خدا را اطاعت کرده است. چنان که در تفسیر این آیه شریفه مفسران شهیر امامیه، امر و نهی پیامبر اکرم را همان امر و نهی خداوند سبحان تلقی کرده اند (طوسی، ۱۲۱۳: ۳/۲۲؛ طبرسی، ۱۲۱۲: ۱۲۲۸؛ فیض کاشانی، و نهی خداوند سبحان علامه طباطبایی، پیشین، ۹/۵).

۲. چنانکه در برخی دیگر از آیات پس از فرمان مؤمنان به اطاعت از خداوند به آنان امر شده تا از پیامبر نیز اطاعت کنند: ﴿یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا أَطِیعُوا اللَّهَ وَ أَطِیعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِی الْأَمْرِ مِنْکُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِی شیءٍ فَرُدُّوهُ إِلَی اللَّهِ وَ الرَّسُولِ...﴾ (نساء: ٥٩) ای کسانی که ایمان آورده اید! اطاعت کنید خدا را و اطاعت کنید خدا در و اطاعت کنید ینامبر خدا و صاحبان امر را، و هر گاه در چیزی نزاع کردید آن را به خدا و پیامبر ارجاع دهید.

۳. این امر در برخی دیگر از آیات به عنوان برابری مخالفت با پیامبر بی با مخالفت خداوند تبارک و تعالی طرح شده است، نظیر آیه ﴿وَ مَنْ یعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِیناً ﴾ (احزاب: ۳٦)؛ و هر کس نافرمانی خدا و رسولش را کند به گمراهی آشکاری گرفتار شده است.

٤. در برخی دیگر از آیات، پیشدستی بر پیامبر بسان پیشدستی بر خداوند، مورد نکوهش قرارگرفته است؛ نظیر آیه ﴿یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَینَ یدی اللَّهِ وَ رَسُولِهِ... ﴾ (حجرات: ١)؛ ای کسانی که ایمان آورده اید چیزی را بر خدا و رسولش مقدم نشمرید و پیشی مگیرید.

باید توجه داشت از آنجا که اطاعت از پیامبر اکرم به صورت مطلق آمده است و هیچ قیدی را برای آن نیاورده است، پس همه سنّت نبوی حجیت دارد، چه جنبه وحیانی تشریعی داشته باشد چه غیر آن و باید اطاعتش کرد.

دسته دوم: آیاتی که دلالت میکنند رسول خدای از جانب خداوند سخن می گوید:

۱. ﴿ وَ مَا يَنْظِقُ عَنِ الْهَوى، إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْي يوحي ﴾ (نجم: ٣ و ٤) و هرگز از روى هواى نفس سـخن نمى گويد. آنچه آورده چيزى جز وحى نيست كه به او وحى شده است.



این آیه تصریح دارد بر اینکه پیامبر اسلام هیچ سخنی را از روی هوا و هوس و امیال نفسانی بر زبان جاری نمی سازد و آنچه می گوید از مصدر وحی سرچشمه گرفته است (مکارم شیرازی، ۱۳۷۵: ۲۸/۲۲) ۲. آیه ﴿وَ مَا آتَاکُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهاکُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِیدُ الْعِقابِ ﴿ (حشر: ۷) بر حجیت سنّت پیامبر اکرم دلالت دارد. مفسران شهیر شیعی در تفسیر این آیه شریفه، دلالت آیه را مطلق و شامل تمامی اوامر و نواهی رسول خدا دانسته اند (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۱۶۱۹؛ ۲۱۹؛ طبرسی، ۱٤۱۷: ۳۹۲۹؛ طبرسی، ۱۶۱۷: ۴۹۲۹؛ مکارم شیرازی و همکاران، ۱۳۷۵: ۱۳۷۲: ۵۰۷/۲۳؛ علاوه بر این، مفسران بزرگ اهل سنّت نیز اطلاق آیه را دال بر حجیت سنّت رسول خدا می دانند (آلوسی، ۱۶۱۵: ۲۶۳/۱۳؛ فخر رازی، ۱۲۸۰؛ ابن کثیر، ۱۶۱۷: ۳۲۰/۱۶؛ ابن عاشور، ۱۹۸۵: ۷۷/۲۸).

از دلالت مجموع این آیات در می یابیم که سنّت پیامبر اکرم معیار برای رفتارهای فردی و اجتماعی جامعه بشری است (البتّه در غیر احکام مختص به ایشان مانند ازدواج دائم با بیش از چهار نفر) می توان حجیّت سنّت پیامبر اکرم را به حکم شرعی ثابت کرد (حکیم، ۱۹۶۳: ۱۲۲؛ ابوزهره، ۲۰۱۰: ۱۰۱).

در قرآن کریم، پیامبر را در همه ساحات زندگی، نه در حدّ بشری عادی؛ بلکه در حدّ پیامبری الگو و اسوه ترسیم شده است. چنانکه خود حسن حنفی به این امر تصریح کرده است (حنفی، بیتا، ۵۳۹). این سخن که پیامبر در موارد متعددی با مردم مشورت می کردند صحیح است و تاریخ به خوبی آنها را ثبت و ضبط کرده است؛ اما تحقیق آنها به معنای جهل پیامبر اکرم نبود؛ بلکه هدف تشکیل شورا، همدلی و رفق با مردم بود. مشورت خواهی پیامبر اکرم به به منظور اجرای دستور الهی و شاور هم فی الامر (آل عمران: ۹۵) بود. استناد به روایت «انتم اعلم بشوون دنیاکم» هیچگاه نمی تواند مستمسکی باشد که چون پیامبر اکرم در بسیاری از کارهای روزمره با مردم مشورت می کرد پس سنّت پیامبر فراگیر نیست و برای ما حجیت ندارد. جداسازی «سنّة الوحی» و «سنّة العادات والتقالید» به این معنا که «سنّة الوحی» دارای حجیت است، ادّعایی بدون

پیامبر اکرم همیچگاه در مسائلی که تشریعات ثابت دینی وجود داشت با مردم مشورت نکرد (رفعت فوزی، ۸۶-۸۹-۹۰)؛ بلکه این مشورتها در بارهٔ حوادث روزمره و در حال تغییری بود که تشریع و دستور الهی درمورد آن وجود نداشت (طباطبایی،۱٤۱۷؛ ۵۷/۶).

دلیل و خلاف قرآن و آموزههای دین است.

حتی اگر همانند برخی از اهلسنت، دیدگاههای پیامبر اکرم اجتهادات ایشان تلقی کنیم، باز هم بر اساس قرآن، باید از آن تبعیت کنیم (امتیاز احمد، ۱٤۳۱: ۳۱).







همچنین در روایات صحیح اهل سنت، تفویض در تشریع احکام پذیرفته شده است. چنان که در حدیث صحیح و مشهور «حدثنا عبدالرحمان و زید بن حباب، قالا: حدثنا معاویه بن صالح عن الحسن بن جابر - قال زید فی حدیثه: حدثنی الحسن بن جابر - قال: حرم رسول الله یوم خیبر اشیاء ثم قال: یوشک احدکم ان یکذبنی و هو متکی ء علی اریکته یحدث بحدیثی، فیقول: بیننا و بینکم کتاب الله فما وجدنا فیه من حلال استحللناه، و ما وجدنا فیه من حرام حرمناه، الا و ان ما حرم رسول الله شمثل ما حرم الله» (ابن حنبل، بی تا، ۲۹/۲۸؛ ترمذی، بی تا، ۱۱۰/۲ ا استحللناه، صراحت در تشریع نبوی شده است.

بنا بر روایات فراوان امامیه نیز خداوند متعال شارع حقیقی است و به اذن الهی، پیامبر اکرم ششارع تبعی است و جعل برخی احکام شرعی به ایشان تفویض شده است. (کلینی، ۱۱۵۰۷ - ۲۹۸۲ تبعی است و جعل برخی احکام شرعی به ایشان تفویض شده است. (کلینی، ۱۱۵۰۷ - ۲۹۸۲ شیخ مفید، ۱۱۵۱۳ - ۳۲۸ به مجلسی، ۱۵۰۳ - ۳۲۸/۲۰ - ۳۵۰)

در حديثى ديگر از همين كتاب شريف آمده است: «عَلِى بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابن أَبِي عُمَيرٍ عَنْ عُمَرَ بْنِ أُذَينَةَ عَنْ فُضَيلِ بْنِ يسَارٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَاعَبْدِ اللَّهِ لِللهِ يَقُولُ لِبَعْضِ أَصْحَابِ قَيسٍ الْمَاصِرِ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ أَذَبَهُ فَلَمَّا أَكْمَلَ لَهُ الْأَدَبَ قَالَ -إِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ ثُمَّ فَوَّضَ إِلَيهِ أَمْرَ الدِّينِ وَ الْأُمَّةِ جَلَّ أَدَبَهُ فَلَمَّا أَكْمَلَ لَهُ الْأَدَبَ قَالَ -إِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ ثُمَّ فَوَّضَ إِلَيهِ أَمْرَ الدِّينِ وَ الْأُمَّةِ لِيسُوسَ عِبَادَهُ فَقَالَ عَزَّ وَ جَلَّ -ما آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ ما نَهاكُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا... ثُمَّ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ فَرَضَ لِيسُوسَ عِبَادَهُ فَقَالَ عَزَّ وَ جَلَّ اللَّهُ عَنَى نِ رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ وَ إِلَى الْمَعْرِبِ رَكْعَةَ اللهَ عَنَّ وَ جَلَّ اللَّهُ عَنِينَ رَكُعْتَينِ رَكُعْتَينِ عَشْرَ رَمُعَاتٍ فَأَضَافَ رَسُولُ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى وَ إِلَى الْمَعْرِبِ رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ رَكْعَتَينِ عَشْرِ مِثْلَى اللَّهُ فِي السَّنَةِ صَوْمَ شَهْرِ رَمَضَانَ وَ سَنَّ رَسُولُ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ الْفَرِيضَةِ... وَ فَرَضَ اللَّهُ فِي السَّنَةِ صَوْمَ شَهْرِ رَمَضَانَ وَ سَنَّ رَسُولُ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ الْخَمْرِ بِعَينِهَا وَ... فَوَافَقَ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ وَ وَجَلَّ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَبَ عَلَى الْعِبَادِ التَّسْلِيمُ لَهُ كَالتَسْلِيمِ لَلْ فَوافَقَ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَبَ عَلَى الْعِبَادِ التَّسْلِيمُ لَهُ كَالتَسْلِيمِ لَلَهُ وَاللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَ وَجَلَ وَوَجَبَ عَلَى الْعِبَادِ التَّسْلِيمُ لَهُ كَالتَسْلِيمُ لَهُ كَالتَسْلِيمَ لَهُ عَلَى وَجَلَ وَ وَجَلَ وَلَكُولُ كَلَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَبَادِ التَسْلِيمُ لَهُ كَالتَسْلِيمُ لَلْ لَكُ التَّسُلِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَالْمَالِلَهُ عَل



در تفسیر آیه در انتهای روایت تعبیر هماهنگی امر و نهی باری تعالی با رسول اکرم افَوَافَقَ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ نَهْیهُ نَهْی اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ نَهْیهُ نَهْی اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ » آمده است که نشان دهندهٔ توافق اراده پیامبر با اراده حق تعالی است؛ زیرا حضرت رسول آینه تمامنمای حق است که اراده الهی در آن تابش می کند (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۱۰).

در روایت معتبر دیگری نیز بر تفویض تشریع در احکام تأکید شده است: «حدثنا محمد بن عبدالجبار عن البرقی عن فضالة عن ربعی عن القاسم بن محمد قال إن الله أدب نبیه فأحسن تأدیبه فقال خذ العفو و اعمر بالمعروف و اعرض عن الجاهلین فلما کان ذلك انزل الله و انك لعلی خلق عظیم و فوض إلیه امر دینه و قال ما اتیكم الرسول فخذوه و ما نهیكم عنه فانتهوا فحرم الله الخمر بعینها و حرم رسول الله صلی الله علیه و آله كل مسكر فأجاز الله ذلك…» (صفار، ۱۲۰۶ ۹۸۳).

پیش فرض دیگر نومعتزلیان در مورد تدوین حلیث در قرن دوم، محل مناقشه است؛ زیرا مراد از تدوین غیر از کتلبت اولیه است. تدوین احادیث به دستور عمربن عبدالعزیز، نگارش یا مرتب نمودن روایات نبوی برای تسهیل در مراجعه است (القاضی عیاض، ۱۲۹۹: ۱۶۹–۱۶۹). حضرت نبی اکرم خود، اجازه مکتوب کردن حدیث را صادر کرده بودند (رامهرمزی، ۱۶۰۶؛ ۳۲۹). کتابت حدیث به وسیله عبدالله بن عمرو بن عاص، انس بن مالک از نمونه های صرف شفاهی نبودن احادیث نبوی است (خطیب بغدادی، ۱۹۷۶: ۷۹، ۸۵، ۸۵). تعداد کثیری از صحابه پیامبر روایات ایشان را کتابت کرده اند (اعظمی، ۱۶۰۰: ۱۶۳–۹۲). علاوه بر این، جعل در متون مکتوب دشوارتر از جعل در نقل شفاهی (الروایه نیست. اشتباه کاتبان، تفسیرهای ناصواب و تکیه بر مطالب غیرواقعی، اعتبار نقل شفاهی (الروایه المسموعه) را از مکتوب افزون تر نموده است (Schoeler, 2006: 42).

همچنین پیشفرض نومعتزلیان در بی اعتباری سنّت به دلیل «نقل به معنا» نیز قابل مناقشه است؛ زیرا در دانش حدیث فریقین، چارچوبهایی مشخص موارد بهره گیری و یا عدم بهره گیری از نقل به معنای حدیث تعریف شده است. به عنوان نمونه، روایت محتوای مشترک در احادیث با الفاظ متفاوت از موارد معتبر نقل حدیث است (الحسنی الصنعانی، بی تا، ۲۲/۲؛ فیض کاشانی، ۲۱۳/۲؛ مازندرانی، ۱۲۸۰: ۲۱۳/۲).

علاوه بر این ادعای نومعتزلیان در حوزه روایات، مبنی بر جای دادن «نقد متنی» به جای «نقد سندی» مورد تردید است. نقد متن به شیوه ای غیر از روش حنفی در بین علمای اسلام وجود داشته و بر اساس احادیث معتبر (حرّ عاملی، ۱٤۱٤: ۷۹/۱۸ و ۸۶) با عرضه داشتن روایات به قرآن، عقل و سایر روایات به نقد متن دست می زدند. (حاودان، ۱۳۸۰: ۱۳۸-۱۰۲)





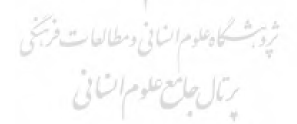
### نتيجهگيري

نومعتزلیان برای سازگاری سنّت و مدرنیته تا آنجا پیش رفته که به نفی سنّت منجر میشود. نگاه هرمنوتیکی و تاریخ مندی آموزههای دین بر منابع تشریع و استنباط حکم دین مانند «سنّت» در آثار و افکار آنها به عنوان یک روش، سایه لنداخته است. نومعتزلیان معتقدند که باید به «تاریخ» و «قرلئت تاریخی» در شکل گیری مفاهیم علوم اسلامی، توجه داشت.

اما در این نوشتار اثبات گردید، بر اساس مبنای انسان شناسانه عصمت پیامبری سنّت نبوی برخلاف دیدگاه نومعتزلیان منبع تشریع است. در دیدگاه تفسیری اندیشمندان شهیر فریقین و مدلول روایات معتبر فراوان، پیامبر اکرمی شارع تبعی است و در مواردی از ناحیه خداوند منان، تفویض در تبیین وحی و تشریع احکام شده است.

نه مسئله جعل و تأثیر عنصر انسانی در نقل روایات و نه نقل شفاهی و نقل به معنا به متون وارده، خللی به حجیت آنها وارد نمی آورد و تفویض تشریع قلمرو سنت به زمان پیامبر اکرم محدود نمی گردد.

همچنین اثبات گردید که معضل نظریه متفکران این جریان فکری در تاریخی دانستن سنّت پیامبر اکرم فقدان ارائه معیاری معتبر برای تبیین چگونگی ارتباط وثیق میان معنای قصد مؤلف و تفسیرهای عصری از سنّت است. پیامد آن سیالیت متن و نسبیت گرایی است. مسئله سیالیت متون سنّت را می توان بر اساس قواعد زبان شناختی اصول (قواعد عقلایی محاوره) حل نمود.





### فهرست منابع

- قرآن کریم، ترجمه مکارم شیرازی، ناصر، قم: دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی، ۱۳۷۳ش.
- 7. ابن حنبل، احمد، مسند الامام احمد بن حنبل، تحقيق باشراف شعيب ارنووط، بيروت: موسسه الرسالة، بي تا.
  - ٣. ابن عاشور، محمد بن طاهر، التحرير و التنوير، بي جا، ١٩٨٥م.
    - ٤. ابوزهره، محمد، اصول الفقه، دارالفكر العربي، ٢٠١٠م.
- ابوزید، نصر حامد، الامام الشافعی و تأسیس الایدیولوجیه الوسطیه، قاهره: مکتبة مدبولی،
  ۱۹۹۲م.
- ٦. ابوزید، نصر حامد، متن قدرت حقیقت (النص و السلطهٔ و الحقیقه)، ترجمه: احسان موسوی خلخالی، تهران: انتشارات نیلوفر، ۱۳۹۶ش.
- ٧. ابوزید، نصر حامد، مفهوم النص دراسة فی علوم قرآن، قاهره الهیة بیروت: المرکز الثقافی
  العربی، ۱۹۹۰م.
- ۸. ابوزید، نصر حامد، مفهوم متن، پژوهشی در علوم قرآن، مترجم: کریمی نیا، تهران: طرح نو، ۱۳۸۹ ش.
  - ٩. ابوزيد، نصر حامد، نقد الخطاب الديني، القاهره: دار سينا، ١٩٩٤م.
- ۱۰. ابوزید، نصر حامد، نقد گفتمان دینی، ترجمه: حسن یوسف اشکوری و محمد جواهر الکلام، تهران: انتشارات یاد آوران، ۱۳۸۳ش.
- ۱۱. آركون، محمد، الفكر الاسلامي؛ نقد و اجتهاد، ترجمه و تعليق: هاشم صالح؛ الجزاير: المؤسسة وطنية للكتاب، بي تا.
- ۱۲. اعظمی، محمد مصطفی، دراسات فی الحدیث النبوی و تاریخ تدوینه، بیروت: المکتب الاسلامی، ۱۲۰ق.
- ۱۳. آقاجانی، نصرالله، نقد و بررسی رویکرد تاریخی و تمدنی حسن حنفی، تاریخ اسلام، شماره ۶۰ زمستان ۱۳۸۸، ۱۳۸۹.
- 14. آلوسى، شهاب الدين محمود بن عبدالله الحسيني، المحقق: على عبدالبارى عطية، بيروت: دارالكتب العلمية، 10 اق.
- 10. امتياز احمد، دلايل التوثيق المبكر للسنه و الحديث، ترجمه: عبدالمعطى امين قلعجى، دمشق: دارالقيبة، ١٤٣١ق.





- ١٦. آمدي، سيف الدين على ابن محمد، الاحكام في اصول احكام، بيروت: دارالفكر، ١٠٤٠ق،
- ۱۷. انصاری، مرتضی، فرائد الاصول، تحقیق: لجنة تحقیق تراث الشیخ الاعظم، مجمع الفکر الاسلامی، چایخانه باقری، ۱۶۱۹ق.
- ۱۸. بهرامی، محمد، «معنای متن در قرآن پژوهی ابوزید و هرمنوتیک هرش»، کتاب قیم، شــمارهٔ ۱۸. ۱۳۹۷ش.
- ۱۹. پالمر، ریچارد علم هرمنوتیک، ترجمه: سعید حنایی کاشانی، محمدسعید، هرمس، چاپ ینجم، تهران، ۱۳۸۹ش.
- ٠٢. ترمذي، محمد، سنن الترمذي (الجامع الصحيح)، تحقيق: احمد محمدشاكر، بيروت، بي تا.
- ۲۱. جاودان، محمد، نقدی بر «از نقد سند تا نقد متن» علوم حدیث، شمارهٔ ۲۱، پاییز ۱۳۸۰ش.
- ۲۲. جوادی آملی، عبدالله، تفسیر موضوعی قرآن کریم، ج۹، تنظیم کننده: حسن واعظی محمدی، چاپ یازدهم، قم: مرکز نشر إسراء، ۱۳۹۸ش.
  - ۲۳. جوادی آملی، عبدالله، سیره رسول اکرم در قرآن، چاپ پنجم، قم: اسراء، ۱۳۸۵ش.
- ۲۶. حاجی اسماعیلی محمدرضا، علی بناییان اصفهانی، بررسی عینیگرایی و نسبیگرایی در هرمنوتیک نصر حامد ابوزید و تأثیر آن بر بعضی برداشتهای تفسیری وی از قرآن، فصلنامه اندیشه دینی دانشگاه شیراز، ش ۵۶، بهار ۱۳۹۶.
- ٥٢. حر عاملى، شيخ محمد حسن، وسايل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسه آل البيت الله التراث، ١٤١٤ق.
- 77. الحسنى الصنعاني، محمد بن اسماعيل الامير، توضيح الأفكار لمعانى لتنقيح الانظار، تحقيق: محمد محى الدين عبدالحميد، المدينه المنوره: المكتبة السلفية، بي تا.
- ٢٧. حكيم، محمدتقي، اصول العامه للفقه المقارن، بيروت: دارالاندلس، للطباعه و النشر، ١٩٦٣م.
- ۲۸. حنفی، حسن، «از نقد سند تا نقد متن»، مترجم: دکتر محمدحسین روحانی، فصلنامه علوم حدیث، شماره، ۱۷، پاییز ۱۳۷۹ش.
  - ٢٩. حنفي، حسن، من النقل الى العقل، بيروت: دارامير، بي تا.
- ٣. خراساني، محمدكاظم، كفايه الاصول، تحقيق و نشر: موسسه آل البيت الله قم: الاحياء التراث، عداد المراث، ١٤٠٩ق.
- ۳۱. خطیب بغدادی، تقیید العلم تحقیق و تعلیق: یوسف العش، چاپ دوم، داراحیاء السنة النبویة، ۱۹۷۴م.



- ٣٢. خويي، ابوالقاسم، المحاضرات، مقرر محمداسحاق فياضي، چاپ ٤، انتشارات انصاريان، ١٤١٧ق.
- ۳۳. رامهرمزی، حسن بن عبدالرحمن، المحدث الفاصل بین الراوی والواعی، تحقیق: محمدعجاج الخطیب، الطبعة الثالثة، بیروت: دارالفکر، ۲۰۱۶ق.
- ۳٤. ربانی گلپایگانی، علی، علم هرمنوتیک و منطق فهم دین، قم: انتشارات مرکز مدیریت حوزه علمیه، ۱۳۸۳ش.
- ۳۵. رحمان ستایش، محمدکاظم، بهشتی، نرگس، «رویکرد ابوزید به سنّت و حجیت آن»، فصلنامه علمی پژوشی تحقیقات علوم قرآن و حدیث دانشگاه الزهران، سال سیزدهم، شمارهٔ ۱، پیاپی ۲۹، بهار ۱۳۹۵ش.
- ٣٦. رفعت فوزى، عبدالمطلب، نقض كتاب نصر حامد ابوزيد ودحض شبهاته، قاهره: مكتبة الخانجي، ١٩٩٦م.
- ۳۷. ریختهگران، محمدرضا، منطق و مبحث علم هرمنوتیک (اصول و مبانی علم تفسیر)، تهران: وزارت فرهنگ ارشاد اسلامی، ۱۳۷۸ش.
  - ٣٨. شافعي، ابن ادريس، الام، دارالفكر، للطباعة و النشر و التوزيع، ١٤٠٣ق.
- ٣٩. شوكاني، محمد بن على، ارشاد الفحول الى التحقيق الحق من علم الاصول (به ضميمه شرح «الورقات في اصول جويني») مصر: المطبعه مصطفى الباني الحلبي، ١٣٥٦ ش.
  - ٤. صدر، السيد محمدباقر، دروس في علم اصول، قم: مؤسسه نشر اسلامي، ١٤١٨ق.
    - ٤١. صفار، محمد بن الحسن، بصائر الدرجات، طهران: مطبعة الأحمدي، ١٣٦٢ ش.
      - ٤٢. ضيايي فر، اجتهاد پيامبر، مجله فقه، ش ٥٥، بهار ١٣٨٧.
- 27. طباطبايى، سيد محمد حسين، الميزان في التفسير القرآن، قم: الجماعة المدرسين بقم المشرفه، موسسة النشر الاسلامي، ١٤١٧ق.
- 33. طبرسى، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مصحح: هاشم رسولى، بيروت: دارالمعرفه، ١٤١٢ق.
  - ٥٤. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، قم: موسسه النشر الاسلامي، ١٤١٣ق.
    - ٤٦. طوسى، محمد بن حسن، رجال الطوسى، نجف: حيدريه، ١٣٨١ق.
    - ٤٧. عرب صالحي، خداخواست، «گادامر و تاريخ مندي فهم»، قبسات، ش ٤٩، ١٣٨٧ش.
- 2۸. عرب صالحی، محمد، «ابوزید و تاریخی نگری»، مجموعه مقالات چالش با ابوزید، به کوشش محمد عرب صالحی، تهران: نشر پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، صص ۱۷۷–۱۷۷، ۱۳۹۳ش.



- ٤٩. عرب صالحی، محمد، تاریخی نگری و دین، تهران: نشر پژوشگاه فرهنگ اندیشه، ١٣٩١ش.
- ٥. عرب صالحی، محمد، جریان شناسی اعتزال نو (نومعتزله و مخالفت تفکر عقلی فلسفی)، سازمان انتشارات یژوهشگاه و اندیشه اسلامی، ۱۳۹۳ ش.
- ۱۵. علی تبار فیروزجایی، رمضان، معرفت دینی حقیقت، ماهیت و ارزش، تهران، انتشارات یژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، بی تا.
- ۰۲. فخرالدين رازى، ابوعبدالله محمد بن عمر، مفاتيح الغيب، بيروت: داراحياء التراث العربى، 18۲٠ق.
- ۵۳. فیاضی مسعود، «نسبی گرایی در هرمنوتیک فلسفی گادامر»، مجله فلسفه دین، شمارهٔ ۱، بهار ۱۸ میارهٔ ۱، بهار ۱۳۹۹ش.
  - ٥٤. فيض كاشاني، ملامحسن، التفسير الصافي، قم: موسسه الهادي، ١٤١٦ق.
  - ٥٥. فيض كاشاني، ملامحسن، الوافي، مكتبه الامام امير المومنين على الملام، ٦٠٠ق.
- ٥٦. القاضى عياض، الإلماع إلى معرفة أصول الرواية و تقييد السماع دارالتراث، تحقيق: السيد احمد صقر، القاهره/تونس: المكتبه العتيقه، ١٩٧٩ق- ١٩٧٠م.
- ۵۷. قائمی نیا، علی رضا، «کارکردهای هرمنوتیکی تفسیر»، قبسات: پژوهشنامه فصلنامه در حوزه دین پژوهی، پیاپی۲۳، بهار ۱۳۸۱ش.
- ۵۸. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تصحيح: على اكبر غفارى و محمد آخوندى، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ۱۶۰۷ق.
- ۹٥. مازندرانی، محمدصالح، شرح اصول کافی، تعلیقه ابوالحسن شعرانی، بیروت: داراحیاء التراث العربی، ۱۳۸۰ق.
- ٦. مالكى، محمد، «بازخوانى سنّت در انديشه اسلامى؛ مقايسه نقد عقل اسلامى محمد آركون و نقد عقل عربى محمدعابد الجابرى»، ترجمه: احمد بخشايش اردستانى، مجله مطالعات سياسى، ش ٣٤، زمستان ١٣٩٥ش.
- 71. مجلسى، محملباقر، بحارالانوار الجامعه لمدرر الاخبار ائمه الاطهار، بيروت: داراحياء التراث العربي، دارالكتب العلميه، ١٤٠٣ شق.
- 77. مجلسى، محملباقر، مرآة العقول في شرح اخبار آل الرسول، تهران: المكتبة الاسلامية، ١٣٩٨ق.
  - ٦٣. مدكور، محمدسلام، مناهج الاجتهاد في الاسلام، كويت: جامعه كويت، ١٩٧٣م.



- ۲۶. مسعودی، جهانگیر، هرمنوتیک و نواندیشی دینی: تبیین اصول هرمنوتیک گادامر و تطبیق آن بر مبانی معرفتی نواندیشان مسلمان ایرانی، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ۱۳۸٦ش.
  - ٦٥. مظفر، شيخ محمدرضا، اصول فقه، قم: نشر دانش اسلامي، ١٤١٨ق.
- 77. مفيد (شيخ)، محمد بن محمد، الاختصاص، قم: الموتمر العالمي لالفيه الشيخ المفيد، 17. مفيد (شيخ). 18۱۳ق.
- 77. مكارم شيرازى، ناصر، انوار الاصول، احمد قدسى، قم: انتشارات مدرسه امام على بن ابي طالب يليخ، ١٤٢٨ق.
  - ٦٨. مكارم شيرازي، ناصر، تفسير نمونه، تهران: دارالكتب الاسلامية، ١٣٧٤ق.
    - ٦٩. ميرزاي قمي، قوانين الاصول، تهران: مكتبة العلمية الاسلامية، بي تا.
- ۰۷. نصری، عبدالله، «نگاهی به نقد قرائت رسمی از دین»، فصلنامه علمی پژوهشی قبسات، شماره پیایی ۲۰، دوره ۲، ۱۳۸۰، ص۱۲۶-۱۲۵.
- ۷۱. نیل ساز، نصرت الله، «ماهیت منابع جوامع روایی اولیه از دیدگاه گرگور شوئلر»، مجله مطالعات اسلامی، ش ۸۸، بهار و تابستان ۱۳۹۱ش.
  - ۷۲. واعظی، احمد، درآمدی برهر منوتیک، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، ۱۳۸۰.
- ۷۳. وصفی، نومعتزلیان: گفتگو با نصر حامد ابوزید، عابد الجابری، حسن حنفی و محمد آرکون، تهران: نگاه معاصر، ۱۳۸۶ش.
  - 74. Gadamer, Truth and Method, continuum LONDON and NEW YORK, 2004.
  - 75. Hirsh, E. D.; Validity in Interpretation; New Haven and London, Yale university press, 1967.
  - 76. Lamarque, peter, the international fallacy, in Waugh, Patricia, Liirary theory and Criticm: an Oxford guide, Oxford UNIVERSITY, PRESS Inc.NEWYORK, 2006.
  - 77. Schoeler, G., Die Frage der schriftlichen oder mundlichen Uberlieferung der Wissenschuften im fruhen Islam, Der Islam, 1985, 62; 38-67, The Oral and the Written in Early Islam, 28-43 (trans) Uwe Vagelpohl New York, 2006.
  - 78. Skinner, Quentin, Dasgupta, Partha, Geuss, Raymond, 'Political Philosophy: The View from Cambridge' in Journal of Political Philosophy Held in Cambridge, 2001.



#### **Bibliography**

- Quran-e-Karim (The Holy Quran), Translated by Makarem Shirazi, Naser, Qom: Office of Historical and Islamic Studies, 1373 SH / 1994 CE.
- A'zami, Mohammad Mustafa, Dirasat fi al-Hadith al-Nabawi wa Tarikh Tadweenih (Studies in Prophetic Hadith and Its Compilation History), Beirut: Islamic Library, 1400 AH.
- 3. Abu Zeid, Nasr Hamed, Al-Imam al-Shafi'i wa Tasise al-Idiolojiyah al-Wasatiyah (Imam al-Shafi'i and the Foundation of Moderation Ideology), Cairo: Madbuli Library, 1996 CE.
- 4. Abu Zeid, Nasr Hamed, Mafhum al-Matn, Pazhuhishi dar 'Ulum al-Quran (The Concept of Text: A Research in the Sciences of the Quran), Translated by Karimi Nia, Tehran: Tarh -e-Naw, 1389 SH / 2010 CE.
- Abu Zeid, Nasr Hamed, Mashum al-Nass Dirasah fi 'Ulum al-Quran (The Concept of Text: A Study in the Sciences of the Quran), Cairo: Al-Markaz al-Thaqafi al-Arabi, 1990 CE.
- 6. Abu Zeid, Nasr Hamed, Matn Qudrat -e- Haqiqat (Al-Nass wa al-Sulta wa al-Haqiqah) (The Text of the Power of Truth: Text, Authority, and Reality), Translated by Ehsan Musavi Khalkhali, Tehran: Niloufar Publications, 1394 SH / 2015 CE.
- Abu Zeid, Nasr Hamed, Naqd al-Khitab al-Dini (Critique of Religious Discourse), Cairo: Dar Sina, 1994 CE.
- 8. Abu Zeid, Nasr Hamed, Naqd Goftogane Dini (Critique of Religious Discourse), Translated by Hassan Youssef Eshkawari and Mohammad Jawahir al-Kalam, Tehran: Yad Avaran Publications, 1383 SH / 2004 CE.
- Abu Zohrah, Mohammad, Usul al-Fiqh (Principles of Jurisprudence), Dar al-Fikr al-Arabi,
  2010 CE.
- Aghajani, Nasrullah, Naqd wa Barrasi Ravand -e- Tarikhi va Tamaddoni Hassan Hanafi (Critique and Examination of the Historical and Civilizational Approach of Hassan Hanafi), Tarikh -e- Islam, Issue 40, Winter 1388-1389 SH / 2009-2010 CE.
- 11. Al-Hassani al-San'ani, Mohammad bin Ismail al-Amir, Towzih al-Afkar le-Ma'ani Latanqih al-Anzar (Explanation of Thoughts for the Refinement of Visions), Edited by Mohammad Mohyuddin Abdul Hamid, Al-Madina al-Munawwara: Al-Maktabah al-Salafiyya, n.d.
- 12. Ali Tabar Firoozja'i, Ramadan, Ma'rifat Dini Haqqiqat, Mahiat va Arzesh (Religious Knowledge; Reality, Essence and Value), Tehran: Nashr -e- Pazhuheshgah -e- Farhang va Andisheh -e- Islami, n.d.



- 13. Al-Qadi Ayyad, Al-Ilma' ila Ma'rifat Usul al-Riwayah wa Taqyid al-Samah (The Enlightenment to Understanding the Fundamentals of Narration and Limiting Listening), Edited by Seyyed Ahmad Saqr, Cairo/Tunis: Al-Maktabah al-'Atiqah, 1379 AH 1970 CE.
- 14. Alusi, Shahab al-Din Mahmoud bin Abdullah al-Hosseini, Ruh al-*Ma'ani fi al*-Quran al-Azeem (The Spirit of Meanings in the Gracious Quran), Edited by Ali Abdulbari Atiyyah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1415 AH.
- 15. Amodi, Saif al-Din Ali bin Mohammad, Al-Ihkam fi Usul al-Ahkam (The Strengthen of the Fundamentals of Jurisprudence), Beirut: Dar al-Fikr, 1401 SH / 2022 CE.
- Ansari, Murtada, Fara'id al-Usul (The Branches of Principles), Edited by the Group of Researchers of al-Shaykh al-Azam's Heritage, Majma al-Fikr al-Islami, Baqiri Press, 1419
   AH.
- 17. Arab Salehi, Khodakhavast, "Gadamer and Historicity of Understanding," Qabasat, No. 49, 1387 SH / 2008 CE.
- Arab Salehi, Mohammad, "Abuzayd and Historical Perspective", Collection of Essays on the Challenge with Abuzayd, Edited by Mohammad Arab Salehi, Tehran: Nashr -e-Pazhuheshgah -e- Farhang va Andisheh -e- Islami, pp. 177-228, 1393 SH / 2014 CE.
- 19. Arab Salehi, Mohammad, Jarayanshenasi-ye E'tezal -e- Now (The Movement Analysis of Neo-E'tezal: New-Mutazalites and the Opposition of Philosophical Rational Thinking), Organization for the Publication of the Research Institute of Cultural and Islamic Thought, 1393 AH.
- Arab Salehi, Mohammad, Tarikhnegari va Din (Historiography and Religion), Tehran: Nashr
  -e- Pazhuheshgah -e- Farhang va Andisheh, 1391 SH / 2012 CE.
- 21. Arkoun, Mohammad, Al-Fikr al-Islami: Naqd wa Ijtihad (Islamic Thought: Critique and Inference/ Ijtihad), Translation and Commentary by Hashim Saleh, Algeria: National Institute for Books, n.d.
- Bahrami, Mohammad, Ma'na-ye Matn dar Quranpazhouhi Abu Zeid va Hermeneutik Hirsch (The Meaning of Text in Abu Zeid's Quranic Studies and Hirsch's Hermeneutics), Ketab -e-Qayyim, Issue 18, 1397 SH / 2018 CE.
- 23. Fakhr al-Din Razi, Abu Abdullah Mohammad bin Umar, Mafatih al-Ghayb (The Keys to the Hidden World), Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, 1420 AH.
- Fayd Kashani, Mulla Mohsen, al-Wafi (The Sufficeint Source), Maktabah al-Imam Amir al-Mu'minin Ali, 1406 AH.







- Fayd Kashani, Mulla Mohsen, Tafsir al-Safi (The Pure Exegesis), Qom: Al-Hadi Institute,
  1416 AH.
- 26. Fayyazi Masoud, "Relativism in Gadamer's Philosophical Hermeneutics," Journal of Philosophy of Religion, No. 1, Spring 1399 SH / 2021 CE.
- 27. Gadamer, Truth And Method, Continuum London And New York, 2004.
- 28. Haji Esmaeili, Mohammad Reza, Ali Banaian Esfahani, Barrasi -e- Einigaraei va Nasbigaraei dar Hermeneutik -e- Nasr Hamed Abu Zeid va Tasir -e- An bar Ba'zi Bardashtha-ye Tafsiri-ye Vey az Quran (Al Study of Reaslism and Relativism in Nasr Hamed Abu Zeid's Hermeneutics and Its Influence on Some of His Quranic Interpretations), Journal of Andisheye Dini Daneshgah -e- Shiraz, No. 54, Spring 1394 SH /2015 CE.
- 29. Hakim, Mohammad Taqi, Usul al-Aammah lil-Fiqh al-Muqaran (General Principles of Comparative Jurisprudence), Beirut: Dar al-Andalus, Printing and Publishing, 1963 CE.
- Hanafi, Hassan, Az Naqd -e- Sand ta Naqd -e- Matn (From Document Criticism to Text Criticism), Translated by Dr. Mohammad Hossein Rouhani, Journal of Hadith Sciences, Issue 17, Autumn 1379 SH / 2000 CE.
- 31. Hanafi, Hassan, Min al-Naql ila al-Aql (From Transmission to Reason), Beirut: Dar Amir,
- 32. Hirsh, E. D., Validity In Interpretation, New Haven And London, Yale University Press, 1967.
- Hurr Ameli, Sheikh Mohammad Hassan, Vasayel al-Shia ila Tahsil Masail al-Shari'a (the Means of Shia in Understanding Jurisprudential Issues), Aal al-Bayt Institute, Dar Ihya al-Turath, 1414 AH.
- 34. Ibn Ashur, Mohammad bin Tahir, Al-Tahrir wa al-Tanwir (Interpretation and Enlightenment), n.d., 1985 CE.
- 35. Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad Imam Ahmad bin Hanbal, Edited Under supervisio of Shuaib Arnaut, Beirut: Al-Risalah Institute, n.d.
- 36. Imtiaz Ahmad, Dalail al-Tawthiq al-Mubakkir lil-Sunnah wa al-Hadith (The Early Documentation Evidences for Sunnah and Hadith), Translated by Abdul-Mu'ti Amin Qala'ji, Damascus: Dar al-Qibah, 1431 SH.
- 37. Javadi Amoli, Abdullah, Sirat -e- Rasul -e- Akram dar Quran (The Conduct of the Noble Messenger in the Quran), 5<sup>th</sup> Edition, Qom: Isra, 1385 SH / 2006 CE.



- 38. Javadi Amoli, Abdullah, Tafsir -e- Mowdoo'i -e- Quran Karim (Thematic Interpretation of the Noble Quran), Vol. 9, Edited by Hassan Vaezi Mohammadi, 11<sup>th</sup> Edition, Qom: Isra Publications, 1398 SH / 2019 CE.
- 39. Jawedan, Mohammad, *Naqdi bar "Az Naqd* -e- Sand ta Naqd -e- *Matn" (Critique of "From Document Criticism to Text Criticism")*, Journal of Hadith Sciences, Issue 21, Autumn 1380 SH / 2001 CE.
- 40. Khatib Baghdadi, Taqyeed al-Ilm (The Certification of Knowledge), Edited and Annotated by Yusuf al-Ish, 2<sup>nd</sup> Edition, Dar Ihya al-Sunna al-Nabawiyyah, 1974 CE.
- 41. Khoei, Abu al-Qasim, Al-Muhadharat (The Lectures), Prepared by Mohammad Ishaq Fayyaz, 4th Edition, Ansarian Publications, 1417 AH.
- 42. Khorasani, Mohammad Kazem, Kifayat al-Usul (Sufficiency of Principles), Edited and Published by Aal al-Bayt Institute, Qom: Li Ihaya al-Turath, 1409 AH.
- 43. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, al-Kafi (The Sufficeint Source), Edited by Ali Akbar Ghaffari and Mohammad Akhundi, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 1407 AH.
- 44. Lamarque, Peter, The International Fallacy, In Waugh, Patricia, Literary Theory And Criticism: An Oxford Guide, Oxford University, Press Inc, New York, 2006.
- 45. Madkur, Mohammad Salam, Manahij al-Ijtihad fi al-Islam (Approaches to Ijtihad / Inference in Islam), Kuwait: Kuwait University, 1973 CE.
- 46. Majlisi, Mohammad Baqir, Bihar al-Anwar al-Jami'a li Durar al-Akhbar A'immat al-Athar (Seas of Lights: A Comprehensive Collection of the Gems of the Narrations of the Infallible Imams), Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1403 AH.
- 47. Majlisi, Mohammad Baqir, *Mira'at al-*'Uqul fi Sharh Akhbar Aal al-Rasul (Mirrors of Intellects: Commentary on the Narrations of the Prophetic Household), Tehran: Al-Maktabah al-Islamiyyah, 1398 AH.
- 48. Makarem Shirazi, Naser, Anwar al-Usul (Lights of Principles of Jurisprudence), Ahmad Qodsi, Qom: Intisharat Madrasah Imam Ali bin Abi Talib, 1428 AH.
- Makarem Shirazi, Naser, Tafsir Namunah (Exemplary Exegesis), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 1374 AH.
- 50. Maliki, Mohammad, "Reinterpreting Sunnah in Islamic Thought: A Comparison of Mohammad Arkoun's Critique of Islamic Reason and Mohammad Abid al-Jabiri's Critique of Arabic Reason," Translated by Ahmad Bakhshayesh Ardestani, Journal of Political Studies, No. 34, Winter 1395 SH / 2016 CE.



Abdullah Jabreili and Hamidreza Tousi



- 51. Mas'oudi, Jahangir, Hermeneutics and Religious Thought: Explaining the Principles of Gadamer's Hermeneutics and Its Application to the Epistemological Foundations of Iranian Muslim Thinkers, Research Institute for Islamic Culture and Thought, 1386 SH / 2007 CE.
- 52. Mazaffar, Sheikh Mohammad Rida, Usul al-Fiqh (Principles of Jurisprudence), Qom: Nashr -e- Danesh -e- Islami, 1418 AH.
- 53. Mazandarani, Mohammad Saleh, Sharh Usul Kafi (Explanation of the Principles of Kafi), with Annotations by Abu al-Hassan Sha'rani, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, 1380 AH.
- 54. Mirza Qomi, Qawanin al-Usul (The Laws of Principles of Jurisprudence), Tehran: Maktabah al-'Ilmiyyah al-Islamiyyah, n.d.
- 55. Mufid, Mohammad bin Mohammad, Al-Ikhtisas (The Specifications), Qom: Al-Ma'tamar al-A'lami li'l-Fiyyah al-Sheikh al-Mufid (International Conference on the Sheikh Mufid's Millennium), 1413 AH.
- Naseri, Abdullah, Negahi be Naqd -e- Qiraat -e- Rasmi az Din (A Look at the Critique of Official Interpretation of Religion), Qabasat Scientific Research Journal, Issue 20, Volume 6, 1380 SH / 2001 CE, pp. 124-145.
- 57. Nil Saz, Nusratullah, Mahiyat -e- Manabe' Javam'e Rawayi -e- Avvalieh az Didgah -e- Gregor Schule (The Nature of Primary Narrative Sources from the Perspective of Gregor Schuler), Journal of Islamic Studies, No. 88, Spring and Summer 1391 SH / 2012 CE.
- 58. Palmer, Richard, Elm -e- Hermeneutik (The Science of Hermeneutics), Translated by Saeed Hanai Kashani, Mohammad Saeed, Hermes, 5<sup>th</sup> Edition, Tehran, 1389 SH / 2010 CE.
- 59. Qa'imi Nia, Ali Reza, "Hermeneutical Functions of Exegesis," Qabasat: Journal of Quarterly Research in Religious Studies, Issue 23, Spring 1381 SH / 2002 CE.
- 60. Rabani Gilpaygani, Ali, Elm -e- Hermeneutic va Manteq -e- Fahm -e- Din (Hermeneutics and the Logic of Understanding Religion), Qom: Publications of the Center for the Management of the Islamic Seminary, 1383 SH / 2004 CE.
- 61. Rahmansetayesh, Mohammad Kazem, Beheshti, Narges, "Abu Zaid's Approach to Sunnah and Its Authority," Journal of Scientific Research on Quran and Hadith, Al-Zahra University, 13<sup>th</sup> Year, No. 1, Issue 29, Spring 1395 SH / 2016 CE.
- 62. Ramehrmazi, Hassan bin Abdulrahman, Al-Muhaddith Al-Fasil Bayn Al-Rawi wal-Wa'ee (the Scholar Who Bridges the Gap between the Narrator and the Conscious), Edited by Mohammad Ajaj Al-Khatib, 3rd Edition, Beirut: Dar al-Fikr, 1404 AH.



- 63. Rifa't Fawzi, Abdul Mattalub, "Refutation of the Book Nasr Hamed Abu Zaid and Refutation of His Doubts," Cairo: Maktabah al-Khanji, 1996 CE.
- 64. Rikhtegaran, Mohammad Reza, Manateq va Mobhath -e- Elm -e- Hermeneutik (Approaches and Research in the Science of Hermeneutics), Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance, 1378 SH / 1999 CE.
- 65. Sadr, Mohammad Baqir, Durus fi Ilm al-Usul (Lessons on the Science of the Principles of Jurisprudence), Edited by Muassasah Nashr Islami, 1418 AH.
- 66. Saffar, Mohammad bin al-Hassan, Basa'ir al-Darajat (Insights into the Virtues of the Family of Mohammad), Tehran: Al-Ahmadi Press, 1362 SH / 1983 CE.
- 67. Schoeler, G., Die Frage Der Schriftlichen Oder Mundlichen Uberlieferung Der Wissenschuften Im Fruhen Islam, Der Islam, 1985, 62, 38-67, The Oral And The Written In Early Islam, 28-43 (Trans) Uwe Vagelpohl New York, 2006.
- 68. Shafi'i, Ibn Idris, Al-Umm, Dar Al-Fikr, for Printing and Publishing, 1403 AH.
- 69. Shawkani, Mohammad bin Ali, Irshad al-Fuhul ila al-Tahqiq al-Haqq min Ilm al-Usul (Guidance for Distinguishing the True Research from the Science of Principles (with an Appendix of the Explanation of "Al-Waraqat fi Usul Jawini"), Egypt: Mustafa al-Bani al-Halabi Press, 1356 CH / 1977 CE.
- 70. Shoukani, Mohammad bin Ali, Irshad al-Fahul ila Tahqiq al-Haq min 'Ilm al-Usul (Guidance of the Intellect in Researching the Truth from the Science of Principles), Egypt: Mustafa al-Bani al-Halabi Press, 1356 SH / 1977 CE.
- 71. Skinner, Quentin, Dasgupta, Partha, Geuss Raymond, 'Political Philosophy: The View From Cambridge', In Journal Of Political Philosophy Held In Cambridge, 2001.
- 72. Sobhani, Jafar, Sharh al-Maqasid (Explanation of the Objectives), Qom: Hijrat Publications, 1396 SH / 2017 CE.
- 73. Tabarsi, Fadl bin Hassan, Majma al-Bayan fi Tafsir al-Quran (The Compendium of Elucidation in Quranic Exegesis), Edited by Hashim Rasouli, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1412 AH.
- 74. Tabatabai, Seyyed Mohammad Hossein, al-Mizan fi Tafsir al-Quran (The Balance in Quranic Exegesis), Qom: Jama'at al-Mudarrisin bi-Qum al-Musharrafah, Islamic Publication Institution, 1417 AH.
- 75. Tirmidhi, Mohammad, Sunan al-Tirmidhi (The Authentic Compilation of Narrations), Edited by Ahmad Mohammad Shakir, Beirut, n.d.







- 76. Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Tibyan fi Tafsir al-Quran (The Elucidation in Quranic Exegesis), Qom: Islamic Publication Institution, 1413 AH.
- 77. Tusi, Mohammad bin Hassan, Rijal al-*Tusi (The Narrators' Evaluation Written By Tusi)*, Najaf: Haydariyyah, 1381 AH.
- 78. Va'ezhi, Ahmad, Daramadi bar Hermeneutic (An Introduction to Hermeneutics), Tehran: Pajooheshgah -e- Farhang va Andisheh -e- Islami, 1380 SH / 2001 CE.
- 79. Vasfi, Noum'atizalian: Goftogoo ba Nasr Hamed Abu Zayd, Abed al-Jaberi, Hassan Hanafi, va Mohammad Arakoon (Conversations with Nasr Hamed Abu Zayd, Abed al-Jaberi, Hassan Hanafi, and Mohammad Arakoon), Tehran: Negah, 1386 SH / 2007 CE.
- 80. Ziyayi Far, Ijtihad of the Prophet (Prophetic Ijtihad), Journal of Jurisprudence, No. 55, Spring 1387 SH / 2008 CE.

