

## An Investigating the Suspicions on the Golden Treatise (Risalah Zahabiyyah)\*

Javad Fathi Akbarabadi`

#### **Abstract**

Research in the hadiths of the Infallibles (AS), especially medical hadiths, can decipher the precious words of these real physicians of body and soul, and by removing doubts concerning this issue, make people better acquainted with this great scientific and spiritual treasure. Our concern in this research is to decipher the Golden Treatise (Risalah Zahabiyyah) and its purpose is to answer some of the doubts raised about the document and the text of this treatise. The method of our study in this article is descriptive and librarybased and based on logical arguments. This noble treatise, which was embellished by the Eighth Imam (A.S) and addressed to Ma'mun Abbasi, is facing doubts now in terms of documents and text. Some scholars have distorted the document and its text and have put forward doubts on its ascribing to Imam Reza (A.S), which will be answered in this article. We believe that the Golden Treatise (Risalah Zahabiyyah) is fully documented at least until the fifth century, and according to Sheikh Tusi, it is one of the correct and empty-transgression works that reached him from Muhammad bin Jumhur, and its cutting chain (irsal) of the document is related to the centuries after Sheikh Tusi. Its text can also be completely considered and acted upon by removing some distortions. The most important achievement of this article is to prove the document and text and show some of the scientific points of this noble treatise, which was issued from the eighth shining star of the guardianship and Imamate i.e. Imam Reza (A.S).

**Keywords**: Golden Treatise (Risalah Zahabiyyah), Documentary and Textual Validation, Imam Reza (A.S) Medical Narrations.

<sup>\*.</sup> Date of receiving: YY, Y, YYYY -Date of approval: Y', YY, YYY.

<sup>1.</sup> Faculty Member and Assistant Professor at Payame Noor University, Doctor of Quranic Sciences and Hadith; (j.fathi \\^oo@gmail.com)



## بررسي شبهات پيرامون رسالة ذهبيه·

## جواد فتحی اکبر آبادی<sup>۱</sup>

#### چکیده

واژگان کلیدی: رسالهٔ ذهبیه، اعتبارسنجی سندی و متنی، احادیث طبّی امام رضا علیته.

۱. عضو هیئت علمی و استادیار دانشگاه پیام نور، دکتری علوم قرآنی و حدیث؛ j.fathi ۱۳۵۵@gmail.com .



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٢/٠٢ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/٠٩/۲۹.



#### مقدمه

رسالهٔ ذهبیه چنانکه مشهور است، منسوب به امام هشتم المها می میباشد و یکی از مهمترین منابع روایی طبی در بین ما شیعیان به حساب می آید و شروح و ترجمه های فراوانی به عربی و فارسی پیرامون این رسالهٔ پزشکی به زیور طبع آراسته شده و ما نیز در این مقاله بر آنیم تا از جهات مختلف آن را مورد نقد و بررسی قرار دهیم. البته قبلاً نیز پژوهشهایی در سند و متن این رساله انجام گرفته که در خلال مطالب آینده به آنها اشاره خواهد شد. مسئلهٔ ما در این مقاله بررسی سندی و متنی رسالهٔ ذهبیه و عمدتاً پاسخگویی به برخی شبهاتی است که آقایان نصیری و طباطبایی در مقاله ای تحت عنوان «پژوهشی در رساله ذهبیه» مطرح کرده و معتقدند که رساله ذهبیهٔ کنونی دارای سند صحیحی نیست و نمی توان به متن آن نیز به عنوان سنت قطعی عمل نمود.

هدف از نگارش این مقاله اثبات حقانیت رسالهٔ ذهبیه و صحت آن به عنوان یک منبع طبی اسلامی است. البته باید پذیرفت نقص هایی در این رساله وجود دارد که با گذشت قرون بر آن حادث شده، ما وظیفه داریم این نقص ها را با دیدی نقادانه از بین برده و این منبع شریف را با پالایش کامل متنی به علاقمندان تقدیم نمائیم.

## پیشینهٔ تحقیق:

چنانکه در بالا گفتیم شروح و ترجمههای زیادی از این رساله توسط علمای فارسی زبان و عرب زبان انجام گرفته و ما نیز تا حد زیادی در رسالهٔ دکتری خود به آنها اشاره کردیم؛ البته سابقهٔ نقد ایس رساله به چندین قرن پیش باز می گردد که در آراء دانشمندانی مانند علامه مجلسی، علامه عسکری، آیت الله خویی و برخی دیگر از شارحان این رساله دیده می شود؛ اما هیچیک به نقد علمی آن به جز آقایان نصیری و طباطبایی نپرداخته اند. (فتحی اکبرآبادی، رساله دکتری بررسی و تحلیل احادیث طبی با تأکید بر رساله ذهبیه، ۱۳۹۳، ۲۱۲-۲۳۲) هر چند ما خود نیز قبل از این مقاله به نقد این رساله در رسالهٔ دکتری خود با عنوان (بررسی روایات طبی همراه با نقد رساله ذهبیه) پرداخته ایم؛ اما در این مقاله با مقداری تغییرات و نکات جدید به شبهاتی که پیرامون این رساله وجود دارد اشاره کرده ایم.

## الف. معرفياجمالي رسالة ذهبيه

رسالهٔ مذهبه یا ذهبیه، نامهٔ مختصری در علم پزشکی است که بنابر نقل های موجود توسط امام





رضاء المسلم در جواب مأمون عباسی که از وی درخواست نموده، نوشته شده (مجلسی، ۱۶۰۳) و مطالب آن پیرامون دستورات طبی در سلامت بدن انسان، تغذیه، فصول مختلف سال و چگونگی حفظ بدن در اوقات مختلف، اطعمه و اشربهٔ مورد نیاز بدن به ویژه شراب مخصوص، انجام حجامت و کیفیت آن و مسائل دیگراست.

نقل است که روزی در مجلسی که به دستور مأمون عباسی تشکیل شده بود، تنی چند از پزشکان مشهور آن زمان مانند یوحنا بن ماسویه (بروکلمان، ۲۲۲، ۵، ۲۰۰۸ م، ۲۰۲۸.)، جبرئیل بن بختیشوع (ابن ابی اصیبعة، ۲۰۰۱م، ۲۳۷–۲۳۸)، صالح بن بهلة هندی (ابن ابی اصیبعة، ۲۰۰۱م، ۲۳۷–۲۳۹) و تنی چند از دانشمندان و اهل نظر، حضور داشتند و صحبت از طب و تندرستی و تدبیر خوردنی ها و آشامیدنی ها به میان آمد و هر کسی نظر خود را بیان کرد. امام رضاع که در آن مجلس شرف حضور داشتند، ساکت نشسته بودند. در این میان مأمون از آن حضرت درخواست نمود تا در این باره نظر خویش را بیان فرماید. امام رضاع کی در پاسخ فرمود: «من در این باره تجربیاتی دارم که درستی آن را با آزمایش، گذشت زمان و بهرهمندی از دانش گذشتگان دریافته ام که عذری برای ندانستن و وانهادن این تجربیات وجود ندارد. »

آورده اند که مأمون در آن روز عازم بلخ بود و شتابان بدان دیار رفت و امام رضاع ایسی در نیشابور ماند. آنگاه، مأمون از بلخ نامه ای به امام رضاع ایسی نوشت و از ایشان خواست که به وعده اش عمل کند. امام رضاع ایسی پس از دریافت نامه، رساله ای در این باره نگاشت. (مجلسی، ۱۲۰۳، ۹۸، ۹۷/۰۳؛ زینی، ۱۳۶۳، ۲)

زینی، ۱۳۲۱، ۲)، ابنشهر آشوب قراینی چون اعتراف شیخ طوسی در کتاب الفهرست (طوسی، ۱۶۲۰، ۲۲۳)، ابنشهر آشوب در معالم العلماء (ابنشهر آشوب، ۱۳۵۳، ۱۳۵۳) و مجلسی در بحارالانوار (مجلسی، ۱۶۰۳)، شهرت روایی رساله ذهبیه و وجود نسخه های خطی از این کتاب باعث شده تا این کتاب به امام رضاع شیخ نسبت داده شود و در صحت و سقم این انتساب افرادی چون علامه عسکری (زینی، ۱۳۲۲، ۱۳۳۳)، محمد کاظم طباطبایی و هادی نصیری (نصیری و طباطبایی، ۱/۱۷) و افراد دیگر به پژوهش پرداخته اند و بعضاً شبهاتی را نیز مطرح کرده اند که در این مقاله به برخی از آنها پاسخ داد می شود.



#### نسخههای رسالهٔ ذهبیه

رسالهٔ ذهبیه با اختلافاتی که در متن آنها وجود دارد، دارای نسخه هایی است که بطور خلاصه عبارتند از:

الف- نسخهٔ کتابخانهٔ فاتح ترکیه: ترجمهٔ فارسی رسالهٔ ذهبیه به قلم حسنبن ابراهیم سلماسی در سال ۱۶ قمری ثبت شده به شمارهٔ ۲۷/۱۶ و نسخه ای دیگر در کتابخانهٔ بغداد و هبی ترکیه به شمارهٔ ۱۶۸۸/۹ می باشد که نشان دهندهٔ وجود نسخهٔ عربی این کتاب، قبل از این تاریخ است. (نصیری و طباطبایی، ۱/۱۷، ۲)

ب- نسخهٔ کتابخانهٔ آقای حکیم عراق: کهن ترین نسخهٔ عربی رسالهٔ ذهبیه به خط عبدالرحمن، معروف به ابوبکر بن عبدالله کرخی که در ذی حجهٔ سال ۷۱۵ قمری، نگارش شده است. این نسخه در کتابخانهٔ عمومی آقای حکیم در نجف اشرف به شمارهٔ ۲۳۷ نگهداری می شود. دارای سند است (حافظیان، ۱۳۲۹، ۱۳۸۹؛ ۲۸۸) ولی متن آن، قدری اضطراب دارد.

ج- نسخهٔ کتابخانهٔ اسکوریال اسپانیا: این نسخه در ضمن مجموعهای، به شمارهٔ ۷۰۷ ثبت شده است. (نصیری و طباطبایی، ۱/۱۷، ۲)

د- نسخهای به خط علی بن عبدالعالی کرکی، مورد استشهاد علامه مجلسی (مجلسی، ۱۶۰۳، ۲/۵۹ دریایی، ۱۳۸۹، ۳۸) و نسخهای در ۲/۵۹ دریایی، ۱۲۰۹، ۱۸۸) و نسخهای دیگر به خط «مهماندوسی» (۱۱۱۱ هجری) همگی در کتابخانهٔ عمومی الامام الحکیم در نجف اشرف موجود می باشند. (نجف، ۱۲۰۲، ۱۸)

## ۲. اختلاف در نسخههای رسالهٔ ذهبیه

با مطالعهٔ به عمل آمده در بخشهایی از نسخههای موجود رسالهٔ ذهبیه به این نتیجه رسیدیم که عبارات این رساله در نسخههای مختلف با زیادت و نقصان فراوانی وارد شده و بعضی از شارحان این رساله در ذیل پاورقیهای خود به آن اشاره کرده و بعضاً عبارتهای صحیح را نیز گوشزد کردهاند. از جمله آقای محمدمهدی نجف. (نجف، ۱۲، ۱۲، ۸، ۹، ۱۰، ۱۱، ۱۳، ۱۲– ۲۰ و ...).

از این سخنان برمی آید که متن رسالهٔ ذهبیه در طی گذشت زمان دچار تحریف و تغییر شده و ایس امر، دسترسی به متن صحیح را بسیار مشکل می کند. لذا باید گفت نمی توان تمام متن کنونی رسالهٔ ذهبیه را به امام رضاع شبت داد.



#### ۳. شروح و ترجمههای رسالهٔ ذهبیه

ترجمه ها و شروحی که به زبان عربی و فارسی بر این رساله نگاشته شده بسیار فراوان میباشد که به چند نمونه از آن اشاره می شود: (برای اطلاعات بیشتر زینی، ۱۳۶۲، ۲، ۲۰۵-۱۰۹)

الف- قديم ترين شرح براى اين رساله، ترجمه «علوى براى طب رضوى» سيدضياء الدين ابى الرضا فضل الله بن على راوندى متوفى به سال ٥٤٨ هجرى.

ب- ترجمه ذهبیهٔ مولی فیض الله عصاره تستری (۱۰۷۸ قمری)، موجود در کتابخانه مشکاة دانشگاه تهران.

ج- ترجمه ذهبیه، محمدباقر مجلسی، کتابخانه صدر، کاظمین. (زینی، ۱۳۶۲، ۱۰۰/۲-۱۰۹) د- طب الرضا (طب و بهداشت از امام رضا عیکی)، امیرصادقی، ۱۳۸۱.

٥- طب الإمام الرضاع الله (الرسالة الذهبية)، محمد مهدى نجف، ١٤٠٢؛ (فتحى اكبر آبادى، ١٣٩٣، ٢٢١-٢٢١)

چندین شرح و ترجمهٔ دیگر بهصورت نسخههای خطی و چاپیدر کتابخانهٔ آستان قدس رضوی موجود است که بیشتر آنها در ۱۰۰ سال اخیر با خط نستعلیق نگارش یافته است. (کتابخانه آستان قدس رضوی، بخش نسخ خطی)

## ٤. اسناد و طرق رسالهٔ ذهبیه

در ارزیابی اسناد رسالهٔ ذهبیه باید گفت علامه مجلسی گزارش نسبتاً جامعی از مجموعهٔ اسناد فراهم آورده است. (مجلسی، ۱٤۰۳، ۲۰۹۹، ۳۰۷-۳۰۷) وی این رساله را به دو طریق (به نقل از بعضی از افاضل) نقل مینماید:

طریق اول: موسی بن علی بن جابر السلامی از سدید الدین یحیی بن علبان الخازن از ابومحمد حسن بن محمد بن جمهور (مجلسی، ۱٤۰۳، ۳۷/۰۹).

طریق دوم: هارون بن موسی التلعکبری از محمد بن هشام بن سهل از حسن بن محمد بن جمهور از پدرش از امام رضا علیته (مجلسی، ۱٤۰۳، ۳۰۷/۵۹).

ظاهراً طریقی دیگر نیز برای این رساله از طرف علامه عسکری بیان شده و آن طریق مرسلی است که نهایتاً به ابومحمدالحسن بن محمدنوفلی ختم می شود. (زینی، ۱۳٦٦، ۱۰۳)



#### ب. بررسی سندی رساله ذهبیه و پاسخگویی به شبهات مطرح شده

## ۱. شبهات آقایان نصیری و طباطبایی

#### ارزیابی اسناد

برخی از گزارشهای موجود از رسالهٔ ذهبیه، از جمله گزارش مرحوم محقق کرکی، مرسل است. تمامی گزارشهای مرسل و مسند هم در نهایت، به یک نفر، یعنی محمدبنجمهورعمی منتهی می شدود. مشکل اصلی در میزان اعتبار سند نیز راوی اول آن یعنی محمدبنجمهور است. محمدبنجمهور در میان رجالیان، توثیق ندارد و متهم به غلو است (نجاشی، ۱۳٦۵، ۱۳۳۷؛ طوسی، ۱٤۲۰، ۱۳۱۷؛ ابن غضائری، ۱۳۹۵، ۱۳۹۷). نویسندگان فوق در بررسیهای خویش سرانجام به این نتیجه می رسند که به دلیل تضعیف محمدبنجمهور از طرف رجالیونی چون ابن غضائری، نجاشی، شیخ طوسی و . . . هر چند که بقیهٔ افراد سلسلهٔ رسالهٔ ذهبیه مشکلی نداشته باشند، اما چون اولین ناقیل آن دارای تضعیف است؛ بنابراین سند رسالهٔ ذهبیه معتبر نیست (نصیری و طباطبایی، ۱۸۱۷، ۷-۹). همچنین نویسندگان فوق طرق رساله ذهبیه را نیز به دلیل فاصله زمانی از مجلسی تا امام هشتم شیک طریقی مرسل دانسته و نظر آیت الله خوبی را نیز که معتقد به صحیح بودن منقولات محمدبنجمهور از شیخ طوسی از رسالهٔ ذهبیه نقلی ندارد، نمی توان رساله ذهبیه را جزء منقولات خالی از غلو محمدبنجمهور توسط شیخ طوسی دانست. (نصیری و طباطبایی، دهبیه را جزء منقولات خالی از غلو محمدبنجمهور توسط شیخ طوسی دانست. (نصیری و طباطبایی، ذهبیه را جزء منقولات خالی از غلو محمدبنجمهور توسط شیخ طوسی دانست. (نصیری و طباطبایی، ذهبیه را جزء منقولات خالی از غلو محمدبنجمهور توسط شیخ طوسی دانست. (نصیری و طباطبایی،

# ر نظر علامه عسگری در اسناد رسالهٔ ذهبیه .۲

علامه عسگری در این زمینه می نویسد: «نقل این رساله از امام رضاع به تواتر رسیده است و ما (دکتر زینی) این رساله را به توسط حسن بن محمدبن جمهور به دست آوردیم که می گفت: از پدرش «محمدبن جمهور عمی» به وی رسیده ولی گاهی هم می گفت از جدش که در کتب رجال بنام «محمدبن جمهور» معروف بوده به وی رسیده است که او هم از تمیمی بصری نقل کرده، تمیمی بصری هم از پسرعمش، که معاصر حضرت امام رضاع بوده نقل کرده که نسخه خطی این رساله در کتابخانه آیت الله عسگری در سامره بوده که از ابی محمد حسن بن محمد نوفلی روایت شده است.

این شخص، حسن بن فضل بن یعقوب بن سعید بن نوفل بن حرث بن عبدالمطلب می باشد که نجاشی (نجاشی، ۱۳۶۵، ۵۱) درباره او می گوید: شخصی عالم، جلیل القدر و مورد اعتماد است که



از امام رضاع شیخه رساله را روایت کرده و همچنین از ابی عبدالله و از ابوالحسن موسی. » (زینی، ۱۳۲۲، ۱۳۳۳). . . . «من (مرتضی عسگری) نسخه خطی این نامه را طبق روایت نوفلی (یکی از محدثین معروف) در کتابخانه (آیتالله عسگری) در سامره پیدا کردم. که دیدم... » (زینی، ۱۳۲۲، ۱۳۲۳).

وی در جایی دیگر می گوید: «رساله درعلوم دین، اصول آن یا فروع آن نیست و هیچ مسئله مورد اختلافی بین مسلمین را دربر ندارد و چیز خارق عادت و طبیعت را نیز بیان نمی کند تا موجب شک در انتساب آن به معصوم شود. » (زینی، ۱۳۶۲، ۱۳۲۲)

#### ٣-٢- نظر نگارنده:

با بررسى نظرات فوق بايد گفت:

۱- از این جهت که محمد بن جمهور مورد خدشه و طعن همهٔ رجالیان قرار گرفته و به همین دلیل آقایان نصیری و طباطبایی سند رسالهٔ ذهبیه را ضعیف می دانند، در نگاه اول، برداشت هر پژوهشگری نیز همین است؛ اما با کمی دقت در گفته های آقای نصیری و رجوع به مطالب شیخ طوسی، نتیجه کاملاً برعکس می شود؛ زیرا شیخ طوسی روایات منقول از محمد بن جمهور را خالی از غلو و تخلیط می داند و پس از این که کتابهای وی را نقل کرده از دو طریق این روایات را به وی متصل می سازد و گفته است که این جماعت آن چه که خالی از غلو و تخلیط است را بر ما روایت کرده اند و کتاب «رسالهی مذهبه» نیز یکی از مجموعه روایاتی است که از غلو و تخلیط خالی بوده و به اعتراف شیخ طوسی به وی رسیده است (طوسی، ۱۹۲۰). حال اینکه چرا شیخ طوسی از روایات رسالهٔ مذهبه استفاده نکرده است، ربطی به ضعف سندی رسالهٔ ذهبیه ندارد؛ زیرا شیخ با عبارت «کلها» تمام مذهبه استفاده نکرده است، ربطی به ضعف سندی رسالهٔ ذهبیه ندارد؛ زیرا شیخ با عبارت «کلها» تمام منقولات محمد بن جمهور را به نقل از آنان معرفی می کند، دو طریق هستند که به جزیک شیر از آنان همگی آنها ثقه می باشند و آن یک فرد نیز در توثیق و تضعیف مساوی است. این دو طریق عبارتند از:

الف - طریق اول: شیخ صدوق و پدرش که وثاقتشان جزء مسائل مشهور است، سعد بن عبدالله: ثقه (نجاشی، ۱۳۲۵، ۱۷۷)، احمد بن حسین بن سعید: توثیق و تضعیفش مساوی است (خویی، ۱۳۱۵، ۱۷۷۲)؛ لیکن ابن غضائری روایات او را سالم معرفی می کند (ابن غضائری، ۱۳۲۵، ۱۳۸۱ و



(٤)

ب- طریق دوم: شیخ صدوق و پدرش، محمد بن حسن بن ولید (نجاشی، ۱۳۲۰، ۱۳۸۳؛ طوسی، ۱۳۲۰، ۱۳۲۰)، محمد بن طوسی، ۱۶۲۰، ۱۶۲۰)، محمد بن العمد العلوی (ابن داوود حلی، ۱۳۶۲، ۲۳۳) و عمرکی (نجاشی، ۱۳۲۵، ۳۰۳) که همگی با الفاظ توثیق به وثاقت آنان اذعان شده است.

بنابراین سند رسالهٔ ذهبیه از طریق شیخ طوسی به ویژه از طریق دوم تا محمدبن جمهور کاملاً صحیح است و خود می تواند به عنوان طریقی دیگر به غیر از طرقی باشد که مجلسی در بحارالانوار برای رسالهٔ ذهبیه آورده است و با این طریق مشکل ارسال در سایر طرق حل می گردد.

۲- به نظر می رسد مرسل بودن طرق سه گانهٔ رسالهٔ ذهبیه در بحارالانوار ربطی به اصل رسالهٔ ذهبیه ندارد؛ به ویژه طریق سومی که مجلسی از آنان رسالهٔ ذهبیه را نقل می کند، همان طریقی است که در نسخهٔ مرحوم کرخی وجود دارد. یعنی:

الف- هارون بن موسى التلعكبرى (م ٣٨٥) از ديدگاه رجاليون ثقه و جليل القدر به حساب مى آيـد (نجاشى، ١٣٦٥، ٤٣٩؛ ابن داوود حلى، ١٣٤٢، ١٨٠).

ب- محمد بن همام بن سهل (م ۳۳۲) که در کتب رجالی به جای سهل، سهیل ذکر شده و شخصی کاملاً موثق می باشد و تلعکبری در سال ۳۲۳ از وی حدیث شنیده و اجازه دارد (نجاشی، ۱۳۲۵، ۱۳۲۰ طوسی، ۱۲۲۰، ۱۶۲۰ ؛ ابن داوود حلی، ۱۳۲۲، ۱۲۲۱)

ج- حسن بن محمد بن جمهور که وی نیز شخصی ثقه میباشد. (نجاشی، ۱۳۶۵، ۲۲؛ ابنداوود حلی، ۱۳۲۲، ٤٤)

لذا باید گفت اگر از تلعکبری تا زمان مجلسی ارسالی روی داده، مربوط به خطای نسخهبرداران این نسخه است؛ زیرا هرچند که به گفتهٔ آقایان طباطبایی و نصیری در دو طریق اول و دوم مجلسی، راویان سند بعضاً نامعلوم می باشند، اما در طریق سوم از تلعکبری تا محمد بن جمهور کاملاً اتصال سند وجود دارد و راویان آن نیز کاملاً ثقه اند و اشکال وارده به محمد بن جمهور نیز با راهکار شیخ طوسی که قبلاً ذکر شد، حل می گردد.

امروزه در بسیاری از نسخ خطی رسالهٔ ذهبیه حتی نام ناسخ نیز وجود ندارد و ما نمی توانیم به دلیل این قبیل خطاها، اصل رسالهٔ ذهبیه را مرسل بدانیم؛ زیرا حداقل سخن آن است که تا زمان شیخ طوسی، این رساله مسند بوده است.



۳- علامه عسگری نیز - چنان که در بالا آوردیم- اعتراف میکند که سند رسالهٔ ذهبیه را به نقل از شخصی به نام «حسن بن محمد نوفلی» در کتابخانهٔ آقای عسکری در سامراء دیده است. این شخصی به نام «حسن بن محمد نوفلی» در کتابخانهٔ آقای عسکری در سامراء دیده است. این شخصی بخش چنانکه آن مرحوم به نقل از نجاشی آورده، شخصی موثق و جلیل القدر است (فتحی اکبر آبادی، ۱۳۹۳، شماره ۶-۶-۲).

البته علامه عسگری از تمیم بصری یا پسر عمهٔ او به عنوان اولین ناقل رسالهٔ ذهبیه نیز نام می برد که ما به سرگذشت این دو فرد دسترسی نیافتیم و به نظر می رسد با توجه به کتاب هایی که از وی نام برده احتمالاً در این امر خلطی صورت گرفته است؛ زیرا کتب نام برده شده توسط وی، همان کتب محمد بن جمهور می باشد.

ضمناً علامه مجلسی نیز رسالهٔ ذهبیه را از کتب مشهور در بین امامیه معرفی کرده و برخلاف کتاب «طبالائمه المهللاً» برادران بسطام که نویسندهٔ آن را مجهول میداند، از رسالهٔ ذهبیه تمجید کرده (مجلسی، ۱٤۰۳) و با سه طریق آن را در جلد ۹ محارالانوار خویش آورده است. (مجلسی، ۱٤۰۳). ۳۰۲/۵۹ و ۳۰۷).

#### ج. بررسی محتوایی رسالهٔ ذهبیه و پاسخگویی به برخی از شبهات

## ١. نقد محتوایی رسالهٔ ذهبیه به نقل از مقالهٔ «پژوهشی در اعتبار رسالهٔ ذهبیه»

نویسندگان این مقاله قراین ضعف محتوایی رسالهٔ ذهبیه را به دو بخش برون متنی و درون متنی تقسیم کرده و در ذیل هر بخش به چند نمونه اشاره کرده اند. ما عیناً کلام آنان را ذکر کرده و در پایان هر بحث، به اثبات یا رد آن خواهیم پرداخت.

## ١,١ قرائن برونمتنى

## مشابهت با متون طبی معاصر با امام رضا ﷺ

نویسندگان فوق در این بخش با ذکر نمونه ای از رسالهٔ ذهبیه و نمونه های مشابه از متون همزمان با آن مانند الرسالة الهارونیة، نگاشتهٔ مسیح بن حکم دمشقی، التذکرة المأمونیة فی منافع الاغذیة، نگاشتهٔ جبرئیل بن بختیشوع و رسالة بختیشوع للمأمون العباسی فی تدبیر البدن و . . . می خواهند ثابت کنند که متن رسالهٔ ذهبیه برگرفته از متون مشابه زمان خود است و نامیدن این رساله به «ذهبیه» یا «مذهبه» و اعجاب مأمون از آن دلیل موجهی ندارد (نصیری و طباطبایی، ۱/۱۷) که ذیلاً به چند نمونه اشاره



#### مىشود:

رساله ذهبيه: «و ليكن الماء ماء السماء، إن قدر عليه و إلا فمن الماء العذب الذي ينبوعه من ناحية المشرق ماء براقا أبيض خفيفا، و هو القابل لما يعترضه على سرعة من السخونة و البرودة، و تلك دلالة على خفة الماء. » (مجلسي، ١٤٠٣، ٥/٥٩٩.)

قال الحكيم ابقراط: «إن خير المياه ما نبع و جرى من ناحية المشرق و يكون مثل ذلك من المياه الفاضلة أبيض براقا و خفيفا طيب الريح ليس بمتغير الريح جدا و يسخن سريعا و يبرد سريعا، و يستدل بسرعة على استحالته على لطافته و خفته، و أما البطىء الاستحالة فإنه يدل على غلظه. » (طبرى، ١٨٧٩)

قال البقراط: «الماء الذي يسخن سريعا و يبرد سريعا هو اخف المياه (رهاوي، ١٣٨٧، ٧٣) و ان ماء المطر أخف المياه و أصفاها و أعذبها و أرقها. » (رهاوي، ١٣٨٧، ٢٧؛ نصيري و طباطبايي، ١/١٧، ١٦-١٧)

در نقد نمونههای فوق باید گفت:

نخست: منابع ارجاعی این مقاله دارای اشتباهات فراوان بوده و متن دوم را از یک صفحه نقل کردهاند، در حالی که این متن در دو صفحهٔ متفاوت موجود است و ما از این پس فقط ارجاعات صحیح را می آوریم و به غلطهای مکرر ارجاعی در این مقاله اشاره نخواهیم کرد؛ حتی در پارهای از موارد نام کتب نیز اشتباه درج شده است.

دوم: تشابه متنی دلیل بر عدم انتساب رساله به امام رضاع نمی باشد؛ زیرا امام علیه در ابتدای رسالهٔ خویش به استفاده از تجارب سلف این امر اشاره کرده و این تجارب اعم از علوم ائمه علیه و دانش پزشکان قبل از امام می باشد که امام رضاع به دلیل صحیح بودن این علوم در جهت اشاعهٔ آن کوشیده و در واقع با آوردن نظریات اطبای قدیم در این رساله بر اهمیت عقل و تجربه مهر تأیید زده است.

سوم: در دو متن فوق اشارهای به آب باران برای استفاده در درمان نشده اما امام رضاع آب باران برای استفاده در درمان نشده اما امام رضاع آب باران را وسیلهٔ درمان و در صورت نبودن آن به آب مشرق اشاره کرده است که همین تفاوت رسالهٔ ذهبیه با دو متن فوق است؛ زیرا قطعاً آب باران در آن زمان که هیچ آلودگی خارجی وجود نداشته از تمام آبهای روی زمین پاکتر بوده است.

رسالهٔ ذهبیه: «فمن اراد حفظ الاسنان فلیأخذ قرن الایل محرقا و كزمازجا و سعدا و وردا و سنبل



الطيب و حب الأثل اجزاء سواء و ملحا اندرانيا ربع جزء فيدق الجميع ناعما و يستن به...» (مجلسي، ٣١٧).

قال جالینوس: « (فی حفظ الاسنان). . . و یحفظ السواک و السّنون، و لا یؤکل الحارّ بعقب البارد و لا البارد بعقب الحارّ. سنون یحفظ علی الاسنان صحتها، صفته: قرن الایّل محرق، و کزمازک، و ورد، و سنبل الطیب اجزاء سواء، ملح اندرانی ربع جزء و یستنّ به ... » (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۷). در این باره نیز باید گفت:

نخست: امام در دستورالعمل خویش در بسیاری از داروهای حفظ دندان نظر جالینوس را تأیید می نماید؛ لیکن داروهای دیگری مانند سعد و حبالاثل را در حفظ دندان اضافه می نماید و به مسواک زدن و عدم خوردنی های سرد و گرم بعد از هم که امری شایع بوده، اشاره نکرده است.

دوم: امام از فرد می خواهد تا این مواد را کاملاً درهم آمیخته و نرم بکوبد تا در مسواک زدن با آن به دندان آسیبی نرسد؛ لیکن جالینوس از این امر غفلت کرده است.

رسالهى ذهبيه: «و اللبن و النبيذ الذى يشربه أهله إذا اجتمعاً ولـد النقـرس و البـرص» (مجلسـى، ٢٢١/٥٩)

رساله بختیشوع للمأمون: «النبیذ و اللبن اذا اجتمعا ولدا النقرس و البرص. » (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۷)

در این زمینه باید گفت:

نخست: جبرئیل بن بختیشوع اندکی قبل از شهادت امام رضاعیک از زندان آزاد شده و در همان زمان نیز مورد توجه مأمون نبوده و محبوبیت وی در نزد مأمون چند سال پس از شهادت امام رضاعیک اتفاق افتاده (ابن اصیبعه، ۲۰۰۱، ۱۷/۲) و به احتمال قوی وی این رساله را بعد از شهادت ایشان نگاشته است؛ لذا نمی توانیم بگوییم که عبارت رسالهٔ ذهبیه برگرفته از رسالهٔ مأمونیه است.

دوم: عبارات فوق با الفاظ دیگر از ابن ماسویه نیز نقل شده است (دریایی، ۱۳۸۹، ۱۱۳). وی نیز از جمله کسانی است که معاصر با امام رضاع می باشد و بعید نیست که وی نیز سخنان خود را از امام رضاع ایک اخذ کرده باشد.

سوم: این که شراب عاملی برای نقرس است در کتب رازی نیز بدان اشاره شده است. (رازی، ۲۲۲، ۳۱۲۲ و ۲۰۲۶)

بنابراین تشابه متنی نمی تواند دلیل بر اخذ آن متن از دیگری باشد؛ زیرا نسخهٔ پزشکی شایع ممکن





است مورد استفادهٔ هر شخصی قرار گیرد و این انتظار که امام نباید علوم پزشکی زمان خویش را در رساله بیاورد، کاملاً امری نادرست است و استدلال بدان کافی نیست.

## عدم حضور جبرائيل بن بختيشوع در مجلس مأمون

نویسندگان فوق زندانی بودن جبرائیل بن بختیشوع در سالهای ۲۰۱ تا ۲۰۳ در منطقهٔ «حضرة» را دلیل بر مغایرت رسالهٔ ذهبیه با شرایط تاریخی وقت گرفته و حضور جبرائیل بن بختیشوع در مجلس مأمون را که در رسالهٔ ذهبیه آمده نشانهٔ نادرستی آن میدانند. (ابن اصیبعه، ۲۰۰۱، ۱۲۸–۱۲۸ به نقل از نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۱–۱۲

در اینباره باید گفت:

نخست: ارجاع نویسندگان فوق به عیون الانباء با هر چاپی که باشد دارای اشکال است؛ زیرا ما با بررسی چاپهای مختلف این کتاب ارجاع نویسندگان فوق را نادرست یافتیم.

دوم: نویسندهٔ عیونالانباء در متن عربی و ترجمهٔ فارسی آن پس از ذکر زندگی جبرائیل بن بختیشوع از سال ۱۷۰ تا آخر عمر وی یعنی ۲۱۳، می گوید که در سال ۲۰۲ جبرائیل به دلیل درمان خارق العادهٔ حسن بن سهل با وساطت وی و به فرمان مأمون آزاد می گردد و این امرهیچ مناف اتی با تشکیل جلسهٔ مأمون و حضور جبرائیل در این جلسه در حوالی سال های ۲۰۱ تا ۲۰۳ ندارد؛ زیرا ممکن است مجلس امام رضاع ایک و مأمون در سال ۲۰۲ تشکیل شده باشد که همزمان با آزاد شدن جبرائیل بوده که به تازگی از مقربان مأمون نیز شده است. (ابن اصیبعه، ۲۰۲، ۱۷/۲)

## قرائن درون متنى شروش كا علوم الثالي ومطالعات في

نویسندگان فوق به نمونههایی به عنوان قرائن درون متنی در رد رسالهٔ ذهبیه اشاره کردهاندکه عیناً آورده و به نقد آن می پردازیم:

## تشکیل جلسه در نیشابور

در بیشتر گزارش ها از تشکیل این جلسه در نیشابور سخن گفته شده است؛ در حالی که امام رضاع هیچگاه به همراه مأمون در نیشابور حضور نداشته اند. آنگاه که امام رضاع هیچگاه به همراه مأمون در مرو بود و آن هنگام که ایشان همراه با مأمون از مرو به خراسان باز گشت، امام رضاع هیگ قبل از رسیدن به نیشابور، در قریهٔ سناباد به شهادت رسید (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۳).





در رد نظر فوق باید گفت:

نخست: سخن فوق دارای هیچ مرجع استنادی نیست.

دوم: در رد و اثبات هر چیز باید با دلایل قطعی و یقینی سخن گفت نه از روی حدس و گمان؛ زیرا با مطالعه ای که ما در کتب مختلف به عمل آوردیم برخی از کتاب ها سال وفات امام را ۲۰۲ (جهضمی و . . . ، ۱۳۸۶/۱٤۲۲م، ۸۳۸ ) و اکثراً ۲۰۳ (طبری، ۱۸۷۹، ۱۸۷۹؛ یعقوبی، ۱۳۷۱، ۱۳۷۱، ۱۹۷۹؛ حاکم نیشابوری، ۱۳۷۵، ۱۳۷۵؛ ابن اثیر، ۱۳۷۸، ۱۳۷۸، ۱۸۷۹؛ جهضمی و . . . ، ۱۶۲۲، ۸۳ ) و برخی ی سال را ۶۹ سال (حاکم نیشابوری، ۱۳۷۵، ۱۳۷۵؛ ۴۹۷؛ جهضمی و . . . ، ۱۶۲۲، ۱۳۸ ) و برخی ی سال را ۶۹ سال (حاکم نیشابوری، ۱۳۷۵، ۱۳۷۵؛ ۱۳۷۵؛ ۴۹۷ هجری باشد و (یعقوبی، ۱۳۷۱، ۱۸۹۱) ذکر کرده اند؛ لیکن اگر سال تولد امام رضایک ایک هجری باشد و شهادتشان در سال ۲۰۳ هجری اتفاق افتاده باشد، (ابن اثیر، ۱۳۷۸، ۱۳۷۸) سن آن حضرت حدود می اسال می باشد. بنابراین مشاهده می شود که در اموری مانند ذکر سنوات ولادت و شهادت، سفر امرا به مکآنهای مختلف، مکان حضور اشخاص در یک جلسه و . . . اختلاف در بین مورخان فراوان است. بعضی ها به دلایلی چون مسائل سیاسی و عقیدتی به ذکر وقایعی می پردازند و یا از آن چشم پوشی می نمایند و عدم ذکر نشست امام و مأمون در نیشابور، چون با قطع و یقین ثابت نشده است، نمی تواند می می نمایند و عدم ذکر نشست امام و مأمون در نیشابور، چون با قطع و یقین ثابت نشده است، نمی تواند صدور رسالهٔ ذهبیه از امام را خدشه دار سازد.

سوم: در تاریخ نیشابور نام امام رضای با شمارهٔ ۲۲ در زمرهٔ کسانی است که به نیشابور آمده اند؛ (حاکم نیشابوری، ۱۳۷۵، ۹۱) هم چنین شخصی با نام «عبدالله بن هارون بن مأمون بن الرشید الرشید امیرالمؤمنین» با شمارهٔ ۲۱ نیز در همین کتاب آمده (همو، ۸۸.) که به احتمال زیاد به دلیل ذکر لفظ امیرالمؤمنین مراد از این شخص همان مأمون است و لفظ (بن) بین کلمهٔ هارون و مأمون از اشتباهات کسانی است که این کتاب را تلخیص کرده اند و در این صورت احتمال حضور امام همراه با مأمون در نیشابور تقویت می گردد.

چهارم: با توجه به روابط حسنه ای که بین امام رضاع هم و مأمون ولو به شکل ظاهری برقرار بوده و مورخان نیز بدان اعتراف دارند، احتمال تشکیل چنین جلسه ای بسیار زیاد است (طبری، ۱۸۷۹، ۱۸۷۹، ۱۸۷۸ و ۱۶۲ و ۱۶۲ یعقوبی، ۱۳۷۱، ۱۹۷۱، ۲۹۵۱ ابن اثیر، ۱۳۷۸، ۱۳۷۸). حتی ابن اثیر احتمال مسموم کردن امام توسط مأمون را بسیار بعید می داند (ابن اثیر، ۱۳۷۸، ۱۳۷۸).

## حجامت و دورهٔ آن

در این رساله آمده است که فاصلهٔ حجامت باید به مقدار گذشت سالیان عمر شخص باشد. فرد



بیست ساله، هر بیست روز حجامت کند و فرد سی ساله و چهل ساله، پس از گذشت سی یا چهل روز. این دستور، با تجویز پزشکان در فاصلهٔ بین دو حجامت، عدم حجامت پس از شصت سال، عدم حجامت کودک کمتر از دو سال و بیش از شش سال و . . . منافات دارد. (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۷).

دربارهٔ مطالب فوق نیز باید گفت:

نخست نویسندگان فوق برای گفتار خویش هیچ مأخذ علمی ارائه نکرده اند و خوانندگان محترم می توانند با رجوع به اصل مقاله صحت گفتار ما را مشاهده کنند.

دوم: به جز رسالهٔ ذهبیه، برخی از روایات دیگر نیز وجود دارد که به حجامت زیر دو سال و کودکان چند ماهه اشاره کرده اند که به ظاهر چنین کاری مخالف علم پزشکی است (فتحی اکبر آبادی، ۱۳۹۳، ۱۸۳) اما بطور قطع و یقین علم آن را رد نکرده و شاید در آینده بر خلاف نظرات امروز، دانشمندان پزشکی آن را بپذیرند؛ زیرا امور تجربی نیازمند زمان می باشند.

سوم: شاید این بخش از رسالهٔ ذهبیه نیز جزء سخنان امام رضاع بی بناشد و به مرور زمان بدان راه یافته باشد.

## عدم خوردن صبحانه و شام

در رسالهٔ ذهبیه، توصیهٔ غذایی به مأمون این گونه است: یک روز، تنها یک وعدهٔ غذا پس از هشت ساعت از برآمدن آفتاب و روز دیگر، دو وعده غذا صبحانه و شام، یعنی سه وعدهٔ غذا در دو روز (مجلسی، ۱٤۰۳، ۹۸۱/۵۹).

این دستور غذایی، با روایات فراوانی که توصیهٔ اکید به خوردن شام (عشا) دارند، در تعارض است. روایات ما تأکید بر عدم ترک شام دارند؛ (محمدی ریشهری، ٤٧٧/٦-٤٨٣) در حالی که پزشکان کهن، بر ترک خوردن شام اصرار داشته اند. (کلینی، ۱۳۸۸، ۲۸۹/٦، ح ض ۱۰)

جالب آنکه دستور غذایی سه وعده در دو روز، دستوری پزشکی است که توسط پزشکان سنتی بر آن تأکید شده است. (ابن سینا، ۱۳۸۹، ۱۳۸۹)

در قسمتی از رسالهٔ ذهبیه آمده است: «کذا أمر جدّی محمد علیّاً فی کلّ یـ وم وجبه و فی غده وجبتین» (مجلسی، ۱٤۰۳ ، ۱۱/۵۹) این سخن نیز شاذ است و مؤیدی در متون روایی ندارد. روایات توصیه کننده به صبحانه و شام نیز با آن تعارض دارند. (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۵)

در نقد نظرات فوق باید گفت:



نخست: این بخش از عبارات رسالهٔ ذهبیه که در قسمت بالا بدان استشهاد شده است در تمامی نسخههای خطی این رساله یکسان نمی باشد. زیرا آقای محمد مهدی نجف در پاورقی های همین عبارات اشاره کرده که بعد از عبارت «یمضی من النهار ثمان ساعات» در نسخهٔ کرخی عبارت «اکلة واحدة» اضافه بر سایر نسخ می باشد و در نسخهٔ اصلی یعنی همان نسخهٔ مرحوم کرخی عبارت «أو ثلاث أکلات فی یومین » به صورت «فی یوم» آمده است. ایشان عبارت «فی یوم» را صحیح تر از عبارت «یومین » می داند (علی بن موسی الرضا (ع، ۱۲۰۱) به نظر می رسد سخن شارح طب الرضا ایکی با کنار هم قرار دادن کل عبارات صحیح باشد؛ زیرا اگر هشت ساعت از روز گذشته به عنوان اولین وعدهٔ غذایی محاسبه کنیم به طور طبیعی هر روز شامل سه وعدهٔ غذایی می شود و کاملاً با عرف زمانه سازگاری دارد و دیگر نیازی به توجیهات سه وعدهٔ غذایی در دو روز نیست.

دوم: نویسندگان این مقاله که به شدت در بخش سندی، رسالهٔ ذهبیه را ضعیف می شمارند، برای رد برخی از بخشهای این رساله به ویژه در قسمت فوق، خود به احادیث ضعیف السندی متوسل شده اند که در بحث ترک عشاء در کتاب دانشنامهٔ پزشکی بدان استشهاد شده است؛ زیرا با مطالعهای که در بخش «اکل» کتاب فوق به عمل آمد و با جستجوی برخی از احادیث آن در منابع اصلی به این نتیجه رسیدیم که بسیاری از احادیث ترک العشاء بی سند و یا ضعیف السند می باشند که برای نمونه به سه حدیث اشاره می کنیم:

حدیث اول: «عنه عن القاسم بن یحیی عن جده الحسن بن راشد عن محمد بن مسلم عن أبی عبدالله علیه قال قال أمیرالمؤمنین علیه عن عشاءالأنبیاء بعد العتمة فلا تدعوا العشاء فإن ترک العشاء خراب البدن؛ شام خوردن پیامبران، پس از تاریکی شب بوده است. آن را وامگذارید؛ چرا که واگذاردن آن، ویرانی تن است. » (برقی، ۱۳۷۱، ۲/۲۲).

قاسم بن یحیی (ابنغضائری، ۸٦؛ نجاشی، ۱۳۲۵، ۳۱۲؛ ابنداوود حلی، ۱۳٤۲، ۲۵۸) و حسن بن راشد (طوسی، ۱۳٤۰، ۱۳۷۰) – نوه و پدربزرگ - هر دو در کتب رجالی یا ضعیف و یا مجهول الحال می باشند که در سلسلهٔ سند حدیث فوق قرار دارند.

حدیث دوم: «عدة من أصحابنا، عن سهل بن زیاد، عن أحمد بن محمد بن ابی نصر، عن حماد بن عثمان، عن الولید بن صبیح، قال: سمعت أبا عبدالله الله یقول: «لا خیر لمن دخل فی السن أن یبیت خفیفا، بل یبیت ممتلئا خیر له» (کلینی، ۱۳۸۸، ۱۳۸۸، ۳۵۱/۱۲؛ محمدی ری شهری، ۱۳۸۵، ۱۹۳۸) – امام صادق عیمی «برای کسی که یا به سن نهاده، خوب نیست با شکم سبک بخوابد؛ بلکه اگر با



شكم پر بخوابد، برايش بهتر است.»

سهل بن زیاد که جزء ناقلان حدیث است، از نظر ابن غضائری جداً ضعیف و در دین و روایت فاسد (ابن غضائری، ۱۳۲۵، ۱۳۲۵) و نجاشی (نجاشی، ۱۳۳۵، ۱۳۵۰؛ طوسی، ۱۳۲۰) وی را ضعیف شمرده و گفته است که به حدیث وی اعتمادی نیست و شیخ طوسی نیز وی را ضعیف می داند (نجاشی، ۱۳۲۵، ۱۸۵). علامه مجلسی نیز این حدیث را بنا بر مشهور ضعیف می داند (مجلسی، ۱۳۵۵، ۱۸۵). ضمناً باید گفت از لحاظ علمی و آنچه که در بین مردم مشهور است، خوابیدن با شکم پر برای هر شخصی مضر است و این ضرر برای پیران قطعاً بیشتر است.

حدیث سوم: «عن الصادق علیه قال: «لا تدع العشاء و لو بثلاث لقم بملح؛ خوردن شام را وامگذار، هر چند به سه لقمه (نان) با نمک باشد. » (طبرسی، ۱٤۱۲، ۱۹۵، ۱۹۰۹؛ مجلسی، ۱٤۰۳، ۱۲۲۲–۱۲۳).

این حدیث نیز به دلیل بی سند بودن کاملاً ضعیف است. در منابع نخستین نیز هیچ سندی برای آن یافت نشد.

سوم: شاید دستور امام رضاع به مأمون یک دستور شخصی بوده و با توجه به شرایط جسمی وی صادر شده باشد؛ زیرا از این قبیل دستورات طبی برای اشخاص از طرف ائمه المهالاً در منابع حدیثی فراوان یافت می شود که جنبهٔ عمومی ندارد.

چهارم: ما زمانی می توانیم تجارب طب سنتی را با روایات رد کنیم که مستندات ما احادیث صحیح السند باشد؛ زیرا حداقل سخن این است که دستورات تجربی اطباء با آزمایش بر افراد مختلف به مرور زمان به دست آمده و امام نیز در اول رساله بدان اشاره کرده است. امروزه نیز خوابیدن با شکم سبک امری پسندیده برای مردم به حساب می آید.

## ٣. ادبيات رسالهٔ ذهبيه

ادبیات به کار رفته در رسالهٔ ذهبیه، تفاوتی آشکار با روایات طبی شیعه دارد؛ همچنان که مشابهت تام با نگاشته های طب یونانی و هندی دارد؛ اگر چه در برخی از موارد با آن نیز مخالفت دارد (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۵).

در این زمینه نیز باید گفت:

نخست: نویسندگان این مقاله، هیچ نمونهای برای سخنان خویش به عنوان مستندات علمی مطرح



#### نكردهاند.

دوم: متن رسالهٔ ذهبیه، مجموعهای از دستورالعملهای پزشکی است و قطعاً باید ادبیات آن نیز مطابق با این رشته باشد و ما هیچ تفاوتی بین ادبیات این رساله و سایر احادیث پزشکی مشاهده نکردیم؛ زیرا در بسیاری از احادیث دیگر نیز دستورات مشابه وجود دارد که دارای چنین ادبیاتی است که در رسالهٔ ذهبیه وجود دارد. دستوراتی چون حجامت، حمام کردن، نوره کشیدن، ساختن داروهای مختلف در درمان و خواص فصول در سایر احادیث نیز یافت می شود (مجلسی، ۱٤۰۳، ۲۰۷/۵۹ میشود). ضمناً چنان که امام خود نیز اشاره فرموده از دستاوردهای پزشکی قدیم در این رساله آورده که این تطبیق ادبیاتی امری عجیب به نظر نمی رسد.

سوم: امام رضاع المسلم در این رساله خود را به عنوان طبیبی انگاشته که می خواهد برای در مان مأمون و افراد دیگر دستورالعمل های پزشکی صادر کند؛ لذا باید این دستورات دارای ادبیاتی باشد که سایر اطباء از آن استفاده می کنند.

#### واژگان به کار رفته در رسالهٔ ذهبیه

این واژگان نیز با واژگان روایات طبی، متفاوت و با واژگان مصادر پزشکی، مشابه است؛ واژه هایی هم چون: قرن الایّل، کزمازج، حبّ الاثل، ملح اندرانی، اقاقیا، سکباج، مرزنجوش، شیرخشت، آبزن، تمریخ، ثجیرالعصفر و . . . .

بسیاری از این واژهها فارسی و برخی نیز ویژهٔ پزشکان یونان و غیر یونان بوده و در روایات طبی نیـز به آنها اشاره نشده است (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۲).

در اینباره باید گفت:

با بررسی گسترده که در کتب روایی، طبی و لغت به عمل آمد، تمام واژههای فوق کاملاً معرب بوده و بیشتر آنها در کتب روایی وجود ندارد در لغتنامههای عربی و بیشتر آنها در کتب روایی وجود ندارد در لغتنامههای عربی و یا کتب پزشکی به زبان عربی وجود دارد؛ لذا نظر نویسندگان فوق در فارسی بودن این واژهها، یونانی بودن برخی از آنها و غیر عربی بودن آن کاملاً رد می گردد. واژههای مورد استشهاد در نظر فوق همگی در علوم پزشکی قدیم به کار رفته و سایر معصومان نیز در بسیاری از موارد از این واژهها استفاده کردهاند. در ذیل به تعدادی از این واژهها اشاره می کنیم: (برای مطالعهٔ بیشتر فتحی اکبرآبادی، ۱۳۹۳)



قرنالایّل: شاخ گوزن، در پاورقی شرح کافی آمده است: الایّل به معنای گوزن یا تیزی قلهٔ کوه و در فارسی بدان بز کوهی یا گوزن گویند. (کلینی، ۱۳۸۸، ۲۱۰/۲.) و در روایت است: «. . . و قال فی ایل فارسی بدان بز کوهی یا گوزن گویند. (کلینی، ۱۳۸۸، ۳۶/۹) – «. . . و دربارهٔ گوزن فرمود: «مردی آن را یصطاده رجل فتقطعه الناس...» (طوسی، ۱۶۰۷، ۳۶/۹) – «. . . و اذا صاح الأیل یقول حسبی الله و نعم صید کرد و مردم آن را قطعه قطعه کردند. ...» و «. . . و اذا صاح الأیل یقول حسبی الله و نعم الوکیل...» (راوندی، ۱۶۰۹، ۲۵۲/۱) – «. . . و چون گوزن فریاد کشید گفت خدا مرا بس است و او بهترین وکیل است...»

سکباج: آش سرکه (جرّ، ۱۳۷۹، ۱۹۸/۲)، در روایت آمده: «دخلت علی ابی عبدالله ع و هو یأکل سکباج بلحم البقر...؛ بر ابی عبدالله صادق این اور د شدم در حالی که (آن حضرت) آش سرکه را با گوشت گاو تناول می نمود...» (برقی، ۱۳۷۱، ۲/۳۰۱). ضمناً در روایتی لقب «حسن بن علی بن فضل» سکباج ذکر شده (کلینی، ۱۳۸۸، ۲/۲۷) که احتمالاً به دلیل خوردن زیاد آش سرکه بدان مشهور شده است.

- «إن العترة هو نبت مثل المرزنجوش ينبت متفرقا و بركاتهم منبثة فى المشرق والمغرب؛ اهل بيت عترت مانند گياهى هستند كه چون مرزنجوش به صوت متفرق مىرويند در حالى كه بركات آنها در مشرق و مغرب گسترده شده است» (صدوق، ١٣٧٢، ٩٣).



## تفاوت عبارات رسالهٔ ذهبیه با مبادی علم امام الله الله

در مقدمهٔ رسالهٔ ذهبیه، آگاهی نویسنده از این امور، بنا بر تجربهٔ شخصی و اختبار (آزمایش) دانسته شده است: «عندی من ذلک ما جربته و عرفت صحته بالاختبار و مرورالایام، مع ما وقفنی علیه من مضی من السلف مما لا یسعالانسان جهله و لا یعذر فی ترکه» (مجلسی، ۱٤۰۳، ۹۰۷/۵۹).

روشن است که این عبارت، با مبادی علم امام و دانش افزایی غیبی او تفاوت آشکار دارد. (نصیری و طباطبایی، ۱۷/۱، ۱۲)

در رد نظرات فوق باید گفت:

جملات امام در عبارات فوق هیچ خدشهای به مبادی علم امام وارد نمی کند؛ زیرا:

نخست: تجربه امری است که به مرور زمان و در طی زندگی برای انسان حاصل می شود و هیچ اشکالی ندارد که کسب دانش امام از پدران بزرگوارش به عنوان تجربهٔ زندگی مطرح گردد.

دوم: امام در این رساله از علوم پزشکی زمانه نیز بهره برده است و با علم لدنی خود بخش صحیح آن را انتخاب و بخش ناصواب آن را ترک نموده و در کلام خویش از آن به عنوان آزمایش و تجربه یاد نموده؛ زیرا به مرور زمان و در طی ایام بر امام مکشوف شده است.

سوم: شاید کلمات فوق از روی عزت نفس و کرامتی است که در وجود امام وجود دارد و هر چند که به این امور علم لدنی داشته است؛ اما برای فهم افکار عمومی جامعه و جلوگیری از هر نوع شبههانگیزی از مقام خویش تنزل کرده و خود را بهسان پزشکانی دانسته که به آزمایش و اختبار دست میزنند. چنان که در قرآن کریم نیز دربارهٔ پیامبر المیشید فرمود: «عَفَا اللَّهُ عَنْک لِمَ أَذِنْتَ لَهُم؛ خدا از تو درگذرد! چرا به آنان اجازه دادی» » (توبه: ٤٣)

امام رضاع این آیه از قبیل «به در پاسخ به مأمون که از مفهوم آیه سؤال کردند فرمودند: این آیه از قبیل «به در می گویم، دیوار گوش کند» می باشد، خداوند به ظاهر با پیامبرش صحبت کرده ولی منظور اصلی، امت بوده است (ابن بابویه، ۱۳۷۲، ۱۳۷۱، ٤۱۲ – ٤١٣). در ادامه امام به چند آیهٔ دیگر نیز استشهاد فرموده است.



استفادهٔ امام از تجارب پزشکی قدما در این رساله، علم امام را ثابت میکند و بر خلاف این تصور نشان دهندهٔ علم لدنی امام نیز میباشد؛ زیرا تشخیص صحت و سقم تجارب قدما برای شخصی که به آموزش روزمرهٔ پزشکی نیرداخته است، جز با دریافت لدنی بهدست نمی آید.

#### نتيجهگيري

در پایان این بحث بطور اجمال باید گفت: برخی از طرق رسالهٔ ذهبیه، مرسل و برخی مسند است. به جز طریق محمد بن جمهور، طریق حسن بن محمد نوفلی نیز برای رسالهٔ ذهبیه وجود دارد.

هرچند که در طرق کنونی نسخههای ذهبیه ارسال وجود دارد، نهایت سخن در سند رسالهٔ ذهبیه این است که این رساله از لحاظ سندی ضعیف نیست؛ زیرا ارسال سند، مربوط به خطای نسخهبرداران این رساله از قرن پنجم به بعد میباشد. لیکن به دلیل اختلافاتی که از لحاظ متنی در نسخههای مختلف دیده می شود، به نظر میرسد در طی اعصار مختلف، بر آن مطالبی افزوده شده که شایسته است با بررسی دقیق محتوایی، کلام امام را از سخنان دیگران جدا ساخت. در بخش محتوایی نیز در صورتی که بتوان تحریفات رساله ذهبیه را تشخیص داد، می توان به این رساله عمل نمود و از مباحث یزشکی آن بهرهبرداری کرد.





#### فهرست منابع

- ابن ابى اصيبعه، احمد بن قاسم، عيون الأنباء فى طبقات الأطباء، قاهره: الهيئه المصريه العامه
  للكتاب، چاپ اول، ٢٠٠١م.
  - ٢. ابن اثير، على بن محمد، الكامل في التاريخ، دار الكتاب العربي، بيروت: ١٣٧٨ق.
- ۳. ابن بابویه، محمد بن علی، ترجمه عیون أخبار الرضاع ایسی ترجمه غفاری و مستفید، تهران: نشر صدوق، چاپ اول، ۱۳۷۲ش.
- ابن جزار قیروانی، احمد بن ابراهیم، کتاب فی المعدة و أمراضها و مداواتها، تهران: دانشگاه علوم پزشکی ایران، چاپ اول، ۱۳۸۸ش.
  - ٥. ابن داوود حلى، حسن بن على، رجال، تهران: دانشگاه تهران: چاپ اول، ١٣٤٢ش.
- ٦. ابنرزین تجیبی، علی بن محمد، فضالة الخوان فی طیبات الطعام و الألوان، تهران: دانشگاه علوم پزشكی ایران، چاپ اول، ۱۳۸۸ش.
  - ٧. ابنزهر، عبدالملك، التيسير في المداواة و التدبير، دمشق: دار الفكر، چاپ اول، ١٤٠٣ق.
- ۸. ابنسینا، حسین بن عبدالله، قانون (ترجمه شرفکندی)، مترجم: عبدالرحمن، شرفکندی، تهران: سروش، چاپ دهم، ۱۳۸۹ش.
- ٩. ابن شهر آشوب مازندرانی، محمد بن علی، معالم العلماء، تهران: مطبعة الفردین، ۱۳۵۳ق.
- ۱۰. ابنغضائری، احمد بن حسین واسطی بغدادی، رجال، محقق و مصحح: محمد رضا حسینی، قم: دارالحدیث، چاپ اول، ۱۳۶۶ش.
- 11. ابوعلى، خواص الأشياء، مترجم: محمد بن زكريا رازى، قم: مجمع ذخائر اسلامى، چاپ اول، ١٣٨٨ش.
  - ١٢. برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، قم: دارالكتب الإسلامية، ١٣٧١ق.
- ۱۳. بروكلمان، كارل، تاريخ الادب العربي، ترجمه: سيد يعقوب بكر، بيروت: دارالكتب الاسلامية، ١٤٢٦ ق/٥٠٠٥م.
  - ۱٤. بستانی، فؤاد افرام، فرهنگ ابجدی، تهران: انتشارات اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۷۵ش.
- ١٥. بلدي، احمد بن محمد، تدبير الحبالي و الأطفال و الصبيان و حفظ صحتهم، بغداد، دار



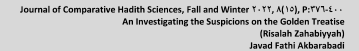


الرشيد للنشر، چاپ اول، ١٩٨٠م.

- 17. تميمى، محمدبن احمد، مادة البقاء في إصلاح فساد الهواء والتحرز من ضرر الأوباء، قاهره: معهد المخطوطات العربية، چاپ اول، ١٤٢٠ق.
- ۱۷. جر، خلیل، فرهنگ لاروس عربیبه فارسی، مترجم: سیدحمید طبیبیان، تهران: سپهر، چاپ دهم، ۱۳۷۹ش.
- ۱۸. جهضمی، نصر، تاریخ اهل البیت، تحقیق: سید محمد رضا حسینی، قم: مؤسسة آل البیت، قم: ۱۳۸۶ق/۱۳۸۶م.
- 19. حافظیان، ابوالفضل، فهرست عکسی کتابخانهٔ آقای مرعشی، قم: کتابخانهٔ آقای مرعشی نجفی، ۱۹۳۹ش.
- · ۲. حاكم نيشابورى، ابوعبدالله محمد بن عبدالله بن محمد بن حمدويه، تاريخ نيشابور، تهران: نشر آكه، ١٣٧٥ش.
- ۲۱. خویی، سید ابوالقاسم موسوی، معجم رجال الحدیث و تفصیل طبقات الرواة، بینا، ۱۲. قدید، ۱۲. ۱۳ق.
- ۲۲. دریایی، محمد، نامه زرین سلامت (ترجمه رسالهٔ ذهبیه امام هشتم)، مشهد: آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، چاپ اول، ۱۳۸۹ش.
  - ۲۳. دمشقی، مسیح بن حکم، الرسالة الهارونیة، تهران: دانشگاه علوم پزشکی ایران، ۱۳۸۸ش.
- ۲٤. رازى، محمد بن زكريا، تقاسيم العلل (كتاب التقسيم والتشجير)، حلب: منشورات جامعه حلب معهد التراث العلمي العربي، چاپ اول، ١٤١٢ق.
  - ٢٥. الحاوى في الطب، بيروت: دار احياء التراث العربي، چاپ اول، ١٤٢٢ق.
- ۲٦. رهاوی، اسحق بن علی، أدب الطبیب، ته ران: دانشگاه علوم پزشکی ایران، چاپ اول، ۱۳۸۷ش.
- ۲۷. زینی، عبد الصاحب، طب و درمان در اسلام، ترجمهٔ طب الرضا و طب الصادق الله ، ۲۷ محقق: مرتضی عسکری، مترجم: کاظمی خلخالی، تهران: فؤاد، چاپ سوم، ۱۳۶۲ ش.
- ۲۸. صدوق، محمّد بن على بن بابويه قمّى، معانى الاخبار، مترجم: عبدالعلى محمدى شاهرودى، تهران: دار الكتب الاسلامى، ۱۳۷۲ش.
- ٢٩. طبرسي، حسن بن فضل، مكارم الأخلاق، قم: الشريف الرضي، چاپ چهارم،
  ١٤١٢ق/١٣٧٠ش.



- ۳۰. طبری، ابی جعفر محمد بن جریر، تاریخ طبری، لیدن، بریل، ۱۸۷۹م.
- ٣١. طوسى، محمد بن حسن، تهذيب الأحكام (تحقيق خرسان)، تهران: دار الكتب الإسلاميه، چاپ چهارم، ١٤٠٧ق.
- ٣٢. طوسى، محمد بن حسن، فهرست كتبالشيعه و اصولهم و اسماء المصنفين و اصحاب الاصول، قم: مكتبه المحقق الطباطبايي، ١٤٢٠ق.
- ٣٣. عطار اسرائيلي, داود بن ابي نصر، منهاج الدكان و دستور الأعيان في أعمال و تراكيب الأدوية النافعة للأبدان، تهران: دانشگاه علوم يزشكي ايران، چاپ اول، ١٣٨٣ش.
- ٣٤. على بن موسى الرضاع المن الإمام الرضاع الله الرسالة الذهبية)، محقق: محمد مهدى نجف، قم: دارالخيام، ٢٠١ق.
- ۳۵. فتحی اکبرآبادی، رساله دکتری بررسی و تحلیل احادیث طبی با تأکید بر رساله ذهبیه، دانشگاه آزاد، واحد علوم و تحقیقات، تهران: شهریور ۱۳۹۳ش.
- ٣٦. قطب الدين راوندى، سعيد بن هبة الله، الخرائج و الجرائح، محقق و مصحح: مؤسسة الإمام المهدى عَلَيْكَلِم، قم: مؤسسه امام مهدى عجل الله تعالى فرجه الشريف، ١٤٠٩ق.
  - ٣٧. كليني، محمد بن يعقوب، كافي، تهران: دار الكتب الاسلامية، ١٣٨٨ق.
- ۳۸. كحال، على بن عيسى، تذكرة الكحالين، ته ران: دانشگاه علوم پزشكى ايران، چاپ اول، ١٣٨٧ش.
  - ٣٩. مجلسي، محمد باقر، بحار الانوار، بيروت: مؤسسة الوفاء، دوم، ١٤٠٣ق.
- ٤. مجلسى، محمد باقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، تهران: دارا الكتب الإسلامية، چاپ دوم، ٤ • ١٤ق.
- 13. محمدی ری شهری، محمد، دانشنامه احادیث پزشکی (ریشهری)، قم: مؤسسه علمی فرهنگی دار الحدیث، چاپ ششم، ۱۳۸۵ ش.
- ٤٢. مظفر زاده، باقر، ترجمه الصيدنة في الطب (داروشناسي در پزشكي)، تهران: فرهنگستان زبان و ادب فارسي، گروه نشر آثار، چاپ اول، ١٣٨٣ش.
- ٤٣. نجاشى، احمد بن على، رجال النجاشى، مؤسسة النشر الاسلامى التابعة لجامعـ المدرسين بقم المشرفه، قم: ١٣٦٥ش.
- 33. نصیری، هادی و محمد کاظم طباطبایی، پژوهشی در اعتبار رسالهٔ ذهبیه، مجلهٔ علوم حدیث، سال هفدهم، شماره اول.





٥٤. نورى، حسين بن محمدتقى، مستدرك الوسائل، بيروت: موسسة آل البيت المهملاً لإحياء التراث، چاپ اول، ١٤٠٨ق.

۶۱. یعقوبی، أحمد بن اسحاق، تاریخ یعقوبی، تهران: شرکت انتشارت علمی وفرهنگی، ۱۳۷۱ش.

