# مبادی نظری ترادف مفهومی صفات حقیقی خداوند از منظر ابنسینا و شیخ احسائی<sup>۱</sup>

سيد عبدالرحيم حسيني<sup>٢</sup> محمود هدایت افزا۳

#### چکیده

در غالب کتب فلسفی، پس از نقد دیدگاه اشاعره و معتزله در باب صفات خداوند ادعا میشود دیدگاه مورد اتفاق اهل حكمت، قول به عينيت صفات كماليه با ذات مقدس واجب تعالى است؛ اما با قدري تأمل در أثار متفكران شیعی، اختلاف نظر قابل توجهی در مقام تحلیل عینیت صفات با ذات ملاحظه می گردد. یکی از این نظرات، قول به «ترادف مفهومی صفات حقیقی خداوند» میباشد که با صراحت تمام و بدون هیچ شائبه تردید در آثار برخی اندیشمندان صاحب مکتب ـ همچون ابنسینا و شیخ احسائی ـ مطرح شده است.

در این نوشتار، پس از طرح موجز نظریه مشهور «عینیت صفات با ذات» در نزد متکلمان شیعی و گمانهزنی در مبادی تصوری و تصدیقی آن، ابتدا محذورات پذیرش این قول از سوی ابنسینا و احسائی واکاوی گردیده و سیس کلمات این دو متفکر پیرامون عدم مغایرت مفهومی صفات ذاتی واجب تعالی مورد مطالعه قرار گرفته است. در این راستا مشخص می شود، پیش فرضهای مشترک قائلان نظریه مزبور دو چیز است: یکی اعم بودن مفهوم صفت از عرض که ایشان را از قائلان به نفی صفات متمایز نموده و دیگر، اصل امتناع انتزاع مفاهیم متعدد از حقیقت بسیط که مانع از پذیرش تمایز مفهومی صفات در ساحت ذات باری شده است.

واژگان کلیدی

اتحاد مصداقي، مغايرت مفهومي، عينيت صفات با ذات، بساطت ذات، انتزاع مفاهيم متعدد

۱\_ تاریخ دریافت مقاله: ۱۳۹۳/۱۲/۱؛ تاریخ پذیرش مقاله: ۱۳۹۴/۳/۱۹

۲\_ استادیار گروه فقه و مبانی حقوق پردیس فارابی دانشگاه تهران mahmudhedayatafza@yahoo.com (نویسنده مسؤول (نویسنده ملوول) عادانشجوی دکتری فلسفه پردیس فارابی دانشگاه تهران

#### طرح مسأله

در آثار اندیشمندان مسلمان به دلیل رویکردهای گونه گون مذهبی و خاستگاههای فکری متفاوت، آراء متعددی در باب تقسیمات صفات واجب تعالی و تحلیل هر قسم از این صفات ملاحظه می شود. ساده ترین تقسیم, اتفاق نظر دارند، تقسیم صفات واجب تعالی به صفات ذاتی و فعلی است. از این دو، آنچه بیشتر محل مناقشه میان اصحاب نظر قرار گرفته است بحث صفات ذاتی است. دامنه اختلاف در باب صفات ذاتی خداوند تا جایی است که برخی این گونه صفات را انکار کردهاند و اگر از این گونه دیدگاهها به عنوان یکی از نظرات در باب صفات ذاتی یاد می شود، صرفاً به دلیل تقابل آنها با سایر نظرات ِ راجع به این دسته از صفات الهی و نحوه تقریر مطلب از سوی قائلان مربوطه است.

اکثر کتب فلسفی همچون آثار کلامی، در مبحث صفات واجبالوجود، صرفاً سه یا چهار نظریه پیرامون اوصاف حقیقی خداوند را مورد بحث و بررسی قرار میدهند<sup>۱</sup>؛ اما بنابر تحقیقات دقیق تر، بالغ بر شش نظریه در این باب وجود دارد. در مرحله دوازدهم نهایه الحکمه، این نظرات با ذکر نام قائلان بعضی از آنها، به نحو موجز و به ترتیب ذیل بیان شده است:

یکم. قول حکما: اتحاد مصداقی صفات با ذات در عین اختلاف مفهومی آنها با یکدیگر؛

دوم. قول اشاعره: عروض صفات بر ذات و قدم آنها به تبع قدم ذات؛

سوم. قول كراميه: عروض صفات حادث بر ذات قديم؛

چهارم. قول معتزله: نيابت ذات واجب از صفات كماليه؛

ينجم. نفى صفات حقيقى از ذات و بازگرداندن آنها به سلب مقابل آنها؛

ششم. ترادف مفهومی صفات حقیقی، علاوه بر اتحاد مصداقی آنها (طباطبایی، ۱۳۶۲، ص۲۸۵ـ۲۸۸). چنانچه ملاحظه می شود علامه در این عبارات، قول اول را که نظریه مشهور میان عالمان شیعی، خاصه متکلمان و بسیاری از فقها و محدثان نیز به شمار می آید، به فلاسفه نسبت داده است. البته عالمان نامداری از فرقه ناجیه، از این نظریه رضایت چندانی نداشته و از پذیرش آن امتناع جستهاند ۲.

۲ـ از جمله این افراد عبارتند از: صدوق، ابنسینا، شهید ثانی، فاضل مقداد، حکیم رجبعلی تبریزی، قاضی سعید قمی،
 علامه مجلسی، شیخ احمد احسائی، سید عبدالله شبر و ... .

۱\_ البته علامه مظفر و مؤلف محقق *توضیح المراد*، با اندک تفاوت در یکی از نظرات، پنج نظریه در این باب با توضیحاتی متفاوت بیان داشتهاند *(مظفر، ۱۳۲۸، ص۱۴۰ عابی: مسینی تهرانی، ۱۳۶۵، ج۲، ص۱۲۵–۵۲۰).* 

توضیح مطلب این که مرحوم علامه هیچ اشارهای به قائلان نظرات پنجم و ششم ننموده و در هر دو مورد، تعبیر «بعضهم» را به کار برده است (طباطبایی، ۱۳۶۲، ص۱۳۸۸). او مشرب فکری این اشخاص و مذهب دینی آنان را بیان نکرده است. ظاهراً ایشان از برخی نقلهای صاحب اسفار از این دو قول اطلاع یافته (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱م، چع ص۱۹۸۱) و عین کلمات قائلان به آن نظریه را رؤیت ننموده است. نیز از میان اساتیدی که بر روی کتب علامه، کاری \_ أعم از ترجمه، تعلیقه و شرح \_ انجام دادهاند، احدی در این باره متحمل تحقیقی نشده و نام قائلان به این دو نظریه را بیان نکرده است؛ صرفاً یکی از شارحان نهایه \_ البته بدون هیچ ارجاعی \_ قول پنجم را رأی گروهی از متکلمان انگاشته، لیکن نه مذهب آنها را مشخص کرده و نه نام یکی از آنان را بیان داشته است (دهتانی، ۱۳۸۸، چ۳، ص۱۳۶۶). حال آن که دو نظریه اخیر، در میان متفکران شیعی و افراد صاحبمکتب مطرح بوده و علاوه بر پیشینههای فلسفی، برخی مؤیدات نقلی نیز آنها را پشتیبانی می کند. از میان متقدمان، لااقل ابن سینا و از میان متأخران، شیخ احسائی قائل به ترادف مفهومی صفات با ذات (قول مشمم) می باشند و برخی محدثان و حکیمان، قول به نفی صفات ذاتی و ارجاع هر یک به سلب مقابل آنها از ذات (قول پنجم) را برگزیده اند (ابن بابویه، ۱۳۹۸هـ ص۱۴۱۸ تبریزی، ۱۳۷۸، ص۱۳۶۸ مجلسی، آنها از ذات (قول پنجم) را برگزیده اند (ابن بابویه، ۱۳۵۸هـ ص۱۴۱۸ تبریزی، ۱۳۷۸، ص۱۳۵۸ مجلسی،

از آنجا که در مکتوبات ناظر به ذات و صفات الهی، توجه لازم به نظرات پنجم و ششم به ویژه قول ششم نشده است این نوشتار به تبیین دقیق نظریه اخیر بر پایه مبادی تصوری و تصدیقی می پردازد. با این توصیفات، مسأله تحقیق این پژوهش به قرار ذیل می باشد:

«نظریه ترادف مفهومی صفات حقیقی خداوند، بر پایه کدام مبادی تصوری و تصدیقی سامان یافته است؟».

این قلم در راستای پاسخ گویی به پرسش تحقیق، طی مراحل ذیل را لازم می بیند:

گام اول \_ اشارهای به نظریه اختلاف مفهومی صفات حقیقی در عین اتحاد مصداقی و تحلیل پیش فرضها و ابهامات حاصل از آن به منظور تبیین محذورات متفکرانی همچون بوعلی و احسائی در پذیرش این قول؛

گام دوم ـ شرح نظریه ترادف مفهومی و اتحاد مصداقی صفات حقیقی با استناد به آثار ابن سینا و احسائی؛

گام سوم ـ تبيين و تحليل پيشينههاي فكري نظريه مزبور.

## نظریه اتحاد مصداقی و اختلاف مفهومی صفات حقیقی خداوند

معمولاً در کتب کلامی، آراء سه نحله اشاعره، معتزله و شیعه در برابر یکدیگر مطرح می شوند. در بحث صفات ذاتی خدا دو گروه اول، منکر عینیت صفات با ذات و به ترتیب قائل به عروض خارجی صفات بر ذات و نائب مقامی ذات از صفات می باشند؛ ولی عالمان شیعی در تقابل با هر دو گروه از اهل سنت، به عینیت صفات با ذات باور دارند (حلی، ۱۴۱۳هـ ص۱۳۹۶ حسینی تهرانی، ۱۳۶۵، ص۱۵-۵۲۰). از سوی دیگر، در اکثر آثار فلسفی بر اساس آنچه ابن سینا در برخی تألیفات خود مطرح می کند صفات ذات، صفات حقیقی واجب الوجود خوانده شده است که خود به دو قسم «حقیقی محض»، مانند حیات و «حقیقی دارای اضافه»، همچون علم و قدرت تقسیم می شوند (ابن سینا، ۱۳۷۵، ص۱۳۱۱ : صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱م، ج۶ ص۱۱۸ ا ۱۱۹۰۱م). به نظر می رسد به مقتضای تسامح در اندراج برخی نظرات ـ همچون نفی صفات از ذات ـ در ذیل عنوان «آراء ناظر به صفات ذاتی»، تعبیر «صفات حقیقی» بر تعبیر نفی صفات ذاتی» تعبیر «صفات دقیقی» بر تعبیر حسفات ذاتی» تعبیر «صفات داتی» ترجیح دارد.

اما دیدگاه رایج عالمان شیعه در باب صفات حقیقی یا صفات ذاتی خالق متعال عبارت از «اختلاف مفهومی صفات در عین اتحاد مصداقی» آنها است. بر پایه این نظریه، صفات حقیقی خداوند با لحاظ اختلاف مفهومی، عین یکدیگر و عین ذات واجب تعالی دانسته می شوند. به دیگر سخن، ذات احدی منشأ انتزاع صفات متعدد است و در عین حال، هیچ کثرتی متوجه آن نیست؛ لذا گزارههایی نظیر «خدا عالم است»، «خدا قادر است» و ... هر یک معنای مستقلی دارند و وحدت مصداقی صفات، مانع از اختلاف مفهومی آنها و گزارههای شامل آن مفاهیم نیست.

قائلان به این دیدگاه \_ چه خودآگاه و چه ناخودآگاه \_ لااقل دو مطلب را پیشفرض گرفتهاند:

اول این که مفهوم «صفت»، اعم از مفهوم «عرض» است؛ زیرا صفات، منحصر به اموری عرضی نمیباشند و چه بسا برخی صفات، عین موصوف خود باشند؛ مثلاً «شوری» وصف ذاتی نمک، ولی در عین حال، وصف عرضی آب دریا است. به دیگر سخن، صفات یک شئ بر دو قسماند: صفات ذاتی و صفات غیر ذاتی که این قسم اخیر، «عرض» نامیده میشود. با پذیرش این تقسیم، صفات ذاتی یک شئ، لایتغیر و صفات عرضی یا غیر ذاتی آن، قابل دگرگونی تصور میشود. در واقع این پیشفرض، مسیر قائلان به عینیت ذات با صفات را از طریق متکلمان قائل به نیابت ذات از صفات یا آنهایی که نظر به نفی صفات دارند جدا می کند؛ چه ایشان اساساً عینیت ذات با صفات را برنمی تابند (قمی، ۱۳۶۲، صه؟).

دوم أن كه انتزاع مفاهيم متعدد از ذات بسيط، امكان پذير است و منافاتي با احديت ذات ندارد و مستلزم اشتمال آن بر كثرت نمي شود. اين مقدمه، بستر پذيرش اختلاف مفهومي صفات را فراهم آورده

است.

از آنجا که باورمندان به عینیت صفات با ذات، آن را هماره در مقام تقابل با آراء اشاعره و معتزله بیان کردهاند، به زعم خویش، صرفاً لوازم فاسد این اقوال را برجسته نموده و پیرامون پیشفرضها و لوازم اندیشه خود، سخن چندانی مطرح نکردهاند؛ لذا به روشنی مشخص نیست آیا ایشان در مقام بیان نظریه خود، به مبادی تصوری و تصدیقی آن، توجه لازم را داشتهاند یا خیر؟

حتی محقق طوسی در تجرید الاعتقاد، این مسأله را مهمل گزارده است. در سراسر مقصد سوم این کتاب که ناظر به اثبات وجود صانع تعالی و معرفت به افعال و آثار اوست، هیچ تحلیل خاصی پیرامون عینیت صفات با ذات مشاهده نمی شود. خواجه صرفاً در مسأله نوزدهم، آن هم به قصد نقد آراء اشاعره و معتزله می گوید: «وجوب وجود»، با «معانی»، «حالات» و «صفات زائد در اعیان» ناسازگار است؛ یعنی وجوب ذاتی حق، هر سه امر مذکور را از ذات وی نفی می نماید» (طوسی، ۱۴۰۷هـ صر ۱۹۳۰).

از شرح علامه حلی بر این عبارت میتوان فهمید نفی معانی از ذات، در تقابل با دیدگاه اشاعره و نفی حالات از خدای تعالی، در تقابل با قول گروهی از معتزله همچون ابوهاشم جبائی است. اما درباره امر سوم، حتی سخن شاگرد خواجه نیز نارسا است. او ابتدا خاطرنشان می کند بعضی از متکلمان معتزلی، به صفاتی زائد بر ذات بارئ قائل شده اند و پس از تضعیف این دیدگاه، در توضیح عبارت «صفات زائد بر اعیان» می گوید: از آنجا که خدای تعالی، واجد صفات کمال است و این صفات، عین ذات مقدس او می باشند و مغایرت آنها با ذات، امری اعتباری است؛ جناب خواجه، صفات را مقید به «زائد در عین» نمود تا مشمول صفات ذاتی نشود (طی، ۱۶۱۳هـ ص ۱۶۳۶).

چنانکه ملاحظه می شود علامه شارح، مراد از زیادت صفات بر ذات در نزد برخی متکلمان معتزلی و فرق آن با قول اشاعره را مشخص نکرده و حتی نامی از قائلان این نظریه هم نبرده است. همچنین مقصود از مغایرت اعتباری صفات با ذات در بیان حلی به طوردقیق مشخص نیست. البته راقم این سطور در طریق فهم این مطلب به نکته قابل توجهی در کلمات شارحان مدقق کتب حلی دست یافت. از جمله، صاحب توضیح المراد در این باره می نویسد: گروهی از اصحاب اعتزال نظیر معتزله بغداد، قائل به صفات کمال برای خداوند بودهاند، لیکن صفاتی بدون محل که نه عین ذات و نه عارض بر ذات هستند (حسینی تهرانی، ۱۳۶۵، چ۲، ص۱۵۰۰، وی همچنین مراد حلی از مغایرت ذات با صفات را مغایرت مفهومی دانسته است، چنانکه برخی مترجمان کشف المراد نیز به این نکته توجه نمودهاند (شیروانی، ۱۳۸۲، چ۱، ص۲۵۰).

ظاهراً حلی، عین عبارات این گروه از معتزله را ملاحظه نکرده و صرفاً بر پایه شنیدههای خود در شرح

قسمت سوم کلام خواجه، سخن گفته است. او شاید به همین خاطر در باب حادی عشر، صرفاً «معانی» و «حالات» را از ذات حق نفی مینماید و به امر سوم هیچ اشارهای نمی کند (حلی، ۱۳۶۵، ص(a))؛ لیکن شارح اندیشمند باب حادی عشر، ضمن شرح کلام او مینویسد: صفات کمالی خدای متعال، عین ذات اوست و او عالم بالذات، قادر بالذات و ... است، لذا تعابیری همچون ذات، عالم و قادر که متظاهر در زیادت صفات بر ذات میباشند، با لحاظ اعتبار در ذهن ادا میشوند و نه مغایرت در ظرف خارج (فاضل مقداد، ۱۳۷۶، ص(a)).

به هر حال، این مغایرت اعتباری که از آن به مغایرت مفهومی تفسیر شده است، متضمن قبول نوعی کثرت اعتباری در ذات مقدس الهی است؛ مگر آن که قائلان آن، کثرت مفاهیم را منافی احدیت ذات بسیط ندانند یا به بیانی، انتزاع مفاهیم گونه گون از ذات بسیط (پیشفرض دوم) را جایز انگارند.

آری، ظاهراً مشکل عمده این نظریه که سبب دوری جستن برخی اهل دقت \_ اعم از فلاسفه مدقق همچون ابن سینا یا متوغلین در نقل همچون شیخ احسائی \_ از آن گردیده، منتهی شدن آن به پذیرش نوعی کثرت هر چند اعتباری، در ذات بحت بسیط حضرت حق است. از این نکته نیز غفلت نشود که دیدگاه مبتنی بر «تفاوت مفهومی صفات حقیقی» پس از تقریرات گونه گون متکلمان شیعه تا قرن هفتم، به نحو مذکور در آثار خواجه و شاگرد وی منعکس شده است و چه بسا تقریرهای پیشینیان یا معاصرین ابن سینا از این نظریه، حاوی ایرادات بارزتری بوده باشد.

# نظريه ترادف مفهومي صفات حقيقي خداوند

برخی اهل نظر، در اصل وجود چنین نظریهای در باب صفات حقیقی خداوند تردید دارند و یا حداکثر قائلان احتمالی آن را، افرادی کوتهفکر و به دور از علوم معقول میانگارند<sup>۱</sup>؛ حال آن که فیلسوف برجستهای چون ابن سینا در آثار متعددی به این قول اقبال نموده است. در میان متأخرین نیز شیخ احسائی با پیشفرضهای بیشتری افزون بر آنچه در نظام سینوی مطرح بوده، به احیاء این نظریه و تطبیق آن بر نصوص دینی همت گمارده است.

این قلم برای رفع و دفع استبعاد مذکور، اهم سخنان این دو متفکر را گزارش و به اعتبار مبادی صوری و تصدیقی تحلیل مینماید .

۱\_ به طور نمونه، نقد طباطبایی بر این نظریه و سخنان شارحان نهایه الحکمه در شرح آن، حاکی از همین ادعا است. ۲\_ در این نوشتار صرفا مبادی پیشین نظریه ترادف مفهومی صفات حقیقی مورد تحلیل قرار گرفت. نگارنده در نظر دارد در پژوهشی مستقل لوازم این نظریه و پاسخ به اشکالات ناظر به وجه معناداری آن را مورد بررسی قرار دهد.

#### كلمات ابن سينا در باب ترادف مفهومي صفات حقيقي خداوند

شیخ الرئیس در اواخر مقاله هشتم الهیات شفاء می نویسد: «اراده واجب الوجود چه به لحاظ مصداق و چه از حیث مفهوم، مغایرتی با علم او ندارد. در گذشته نیز بیان نمودیم که علم او، عین اراده اوست» (ایز سینا، ۱۴۰۴هـ ب، ص ۱۳۶۷).

بوعلی این مطلب را با همان عبارات در الهیات نجات نیز مطرح کرده است (همو، ۱۳۷۹، ص ۱۰۰۹). از قضا در آنجا، عنوان فصل نیز بر این مدعا دلالت دارد: «فصلی در تحقیق وحدانیت خداوند از آن حیث که علم او از حیث مفهوم، با قدرت، اراده و حیات وی مغایرت ندارد و لذا ذات یکتای حضرت حق به اعتبار هیچ یک از صفات، تجزیهپذیر نیست» (همان، ص ۶۰۰۰).

ملاحظه می شود در هر دو کتاب، بر وحدت معنایی علم و اراده تأکید شده است. شاید برخی این سخن شیخ را ناظر به نزاع فیلسوفان با متکلمان در باب مسأله «اراده واجب تعالی» ذیل صفات ذات یا صفات فعل انگارند، لیکن با اندکی توجه به عبارات قبل و بعدِ نقلِ مذکور، انگاره تخصیص تضعیف می شود. علاوه بر این، ابنسینا در عبارت یادشده تصریح می کند که در گذشته، وحدت خارجی یا مصداقی علم و اراده مورد بحث قرار گرفته است؛ پس او در اینجا به دنبال طرح مطلب جدیدی میباشد که آن، عبارت از عدم مغایرت مفهومی صفات ذاتی است. همچنین عنوان فصلِ حاوی این مطلب در نجات، خود بیانگر آن است که صفات قدرت و حیات نیز از حیث مفهوم، با علم و اراده ذاتی واجب تعالی فرقی ندارند. چه بسا با عنایت به این مطلب که اهم صفات کمالیه، علم و قدرت است و سایر کمالات، قابل ارجاع به این دو صفت هستند؛ بتوان اذعان کرد که عبارت نجات همراه با عنوان فصل مربوطه، به تنهایی برای انتساب نظریه «ترادف صفات حقیقی حق تعالی» به شیخ الرئیس کفایت می کند ۲.

اما برای اتقان این انتساب، می توان کلماتی از سایر آثار ابن سینا را نیز شاهد آورد. از جمله، فرازهایی از مبحث ناظر به وحدت واجب تعالی در اوائل تعلیقات که در آن، «کثرت پذیری»، چه به لحاظ مفهوم و چه از حیث تشخص در ذات واجب تعالی ممتنع دانسته شده است. استدلال شیخ در

۲\_ عجیب آن که مترجم الهیات *نجات*، با وجود ارائه ترجمه صحیح و بدون دخل و تصرف، از عنوان و مطالب فصل مربوطه (پ*ثربی، ۱۳۸۵، ص۱۹۴ و ۱۹۲۷)* ـ که در جای خود شایان تقدیر است ـ در اثر دیگری انتساب این قول به ابن سینا را به کلی منکر شده و نیز صدرا را به اعتبار انتساب چنین قولی به پیشینیان، مورد مذمت قرار داده است (ممو، ۱۳۸۸ س ۱۳۸۰، ص۳۳۰).

۱ـ عين عبارت شيخ در شفاء و نجات چنين است: «فواجب الوجود ليست ارادته مغايرة الذات لعلمه، و لا مغايرة المفهوم لعلمه. فقد بينا ان العلم الذى له، هو بعينه الارادة التى له».

آنجا بر پایه اقسام وقوع کثرت و ترکیب در اشیاء سامان یافته است. او می گوید: ترکیب در اشیا یا از طریق تکثر در معنا و مفهوم شئ یا کثرت از حیث تشخص است، ولی هیچ یک از این دو درباره ذات واجب صادق نیست؛ زیرا در ذات واجب، تمام معانی واحد است و این گونه نیست که هر صفتی، معنای مستقلی داشته باشد. نیز کثرت از طریق تشخص نیز در ذات واجب راه ندارد، چون تشخص واجبالوجود عین ذات اوست (ابن سینا، ۱۴۰۴هـ الف، ص ۱۶).

تألیف دیگر شیخ که در آن ترادف مفهومی صفات حقیقی به نحو دقیق تری بیان شده، کتاب معروف مبداً و معاد است که برخی از آن به رساله یاد کردهاند. عنوان فصل چهاردهم این اثر عبارت است از: «تحقیق در وحدانیت واجبالوجود که علم او با قدرت، اراده، حکمت و حیات او، مغایرت مفهومی ندارد، بلکه همه آنها مفهومی واحد میباشند و ذات بحت بسیط به واسطه آنها تجزی نمی پذیرد» (همو، ۱۳۶۳، ص۱۹). ابن سینا پس از توضیحاتی پیرامون عینیت خارجی صفات، با تأکید بیشتری بر دیدگاه خاص خود می نویسد: «اراده واجب تعالی با علم او، چه به حسب مصداق خارجی و چه به حسب مفهوم، مغایرتی ندارد و در گذشته نیز بیان نمودیم که علم او، عین اراده اوست ... قدرت نیز، صفت دیگری برای ذات واجب نیست و جزئی از ذات او هم نمی باشد، بلکه در ذات او به همان معنای علم است. بنابراین، روشن شد مفاهیم حیات، علم، قدرت، جود و اراده که بر واجب تعالی اطلاق و حمل می گردد، در واقع یک مفهوم است و صفاتی مختلف و اجزائی متعدد در ذات او محسوب نمی شوند» (همان، ص۲۱).

آری، این بیانات، با صراحت تمام و بدون هیچ تردیدی، انتساب نظریه «ترادف مفهومی صفات حقیقی خداوند» به ابن سینا را نشان می دهد. ناگفته نماند صاحب اسفار در مجلد ششم این کتاب، پس از بیان دیدگاه خود مبتنی بر تغایر مفهومی و اتحاد مصداقی صفات و تطبیق آن بر فرازهایی از خطبه اول نهج البلاغه می گوید نظریه ترادف مفهومی صفات ذاتی «توهم کثیری از منتسبین به علم» است. سپس بدون ذکر نامی از این گروه کثیر، استدلالی را از قول ایشان مطرح می دارد و پس از بیان موجزی در رد آن، فصل را به پایان می رساند . صدرا همین استدلال را در مجلد سوم اسفار، در خلال

۱ـ خلاصه این استدلال بدین قرار است: ذات واجب تعالی، مجهول الکنه است، ولی معانی صفات، در نزد ما معلوم و متغایر است. اینک چگونه می توان این مفاهیم گونه گون را بر آن ذات مجهول الکنه حمل نمود، با آن که وجوب وجود، خود نافی همه تعینات و مفاهیم است و آن ذات، مبرا از هر اسم و وصف و رسم و نعت و ماهیت می باشد (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱م، چری س۱۴۴۴). ابن سینا در آثار خود چنین استدلالی را مطرح نکرده است. ظاهرا چنین بیانی بر پایه برخی نگرشهای عرفانی در باب اسماء و صفات الهی اظهار شده است.

بحث از اتحاد عاقل و معقول بیان کرده است، اما در آنجا نیز ذکری از ابن سینا یا کتابی از وی نیست (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱م، ج۳، ص۳۵٪). جالب آن که شارح ناقد عرشیه، ضمن نقل عبارت مزبور از اسفار و نقد آن، لازمه دیدگاه صدرا را پذیرش قول اشاعره (تعدد قدما) پنداشته است (احسائی، ۱۴۲۷هـ ج۱، ص۲۰۰-۲۱۰).

اما با کمال تعجب ملاحظه می شود صدرا فصل بعد را با عنوان «فی ایضاح القول بأن صفات الله الحقیقیة کلها ذات واحدة لکنها مفهومات کثیرة» آغاز می کند و در همان ابتدا، قول مزبور را به کثیری از اهل معقول و متعمق نسبت می دهد (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱م، چ۰ ص۱۲۵). برخی نویسندگان به استناد این تعبیر فاخر و بدون التفات به تعبیر موهن قبلی نوشته اند: «این گونه تعبیرات از کسی مثل ملاصدرا گواهی است بر این که منظورش ابن سینا است» (نبیحی، ۱۳۹۲، ص۲۹۷).

آری، شاید صدرا از دیدگاه خاص بوعلی درباره صفات ذاتی خداوند مطلع بوده باشد، لیکن سخن استاد معاصر برای اثبات این ادعا، بیشتر به یک حدس میماند تا دلیل؛ چه اگر وصف «کثیرا من العقلاء المدققین» مناسب ابن سینا است، تعبیر سبک «کثیر من المنتسبین إلی العلم» – که سبزواری در تعلیقه خود بر أسفار، ایشان را به خلط بین مفاهیم و مصادیق صفات متهم نموده است (سبزواری، ۱۹۸۱م، ص۱۹۴۱) – نمی تواند در شأن همو باشد. به هر حال، این که مقصود صدرا از افراد کثیر – خواه منتسبین به علم و خواه اندیشمندان متعمق – چه کسانی بودهاند، بر نگارنده معلوم نشد.

## کلمات احسائی در باب ترادف مفهومی صفات حقیقی خداوند

در باب آراء و افکار شیخ احمد احسائی، سخنان ضد و نقیض فراوانی گفته و نوشته شده است. او از این حیث شباهت قابل توجهی به ابن عربی دارد؛ چه در عین دارا بودن تابعین و ارادتمندان مخلص، از مخالفان و ناقدان سرسخت نیز بیبهره نیست. اما مطلب حائز تأسف آن که در اکثر آثاری که در ایران معاصر پیرامون اندیشههای احسائی به چاپ رسیده است، خللی اساسی به لحاظ عدم ارجاعات لازم به کتب و رسائل دست اول شیخ یا لااقل آثار شاگردان بیواسطه وی دیده میشود و لذا غالب گزارشها در باب شخصیت و آراء احسائی، ناصحیح و توام با افراط و تفریط است.

شیخ احمد در مواضع مختلفی از آثار خویش، به وحدت معنایی و مفهومی صفات ذاتی حق تعالی رأی می دهد. او در شرحهای مبسوط و انتقادی خود بر دو اثر مهم ملاصدرا المشاعر و العرشیه، به طور متفرق و به تناسب مطالب، بر موضع مذکور تأکید ورزیده است. احسائی در برخی رسائل خویش ـ که در پاسخ به سؤالات علمای معاصر خود یا به درخواست بعضی از شاگردان خویش نگاشته است

ـ نیز از صفات الهی سخن گفته است. از این میان رسالهای با عنوان فی جواب شیخ رمضان برای فهم سخنان شیخ در باب صفات الهی اهمیت فراوان دارد، چه برخی مطالب متفرق در آن کتابها در این رساله گرد هم آمدهاند .

این قلم ضمن تأکید بر مطالب این رساله تلاش دارد ارجاعات مفیدی از سایر کتب شیخ ارائه نماید. در این راستا آثار شاگردان بیواسطه و برتر احسائی (سید کاظم حسینی رشتی و میرزا حسن گوهر) نیر مورد توجه قرار می گیرد.

احسائی پس از تقسیم صفات خداوند به ذاتیه و فعلیه می گوید: اگر صفاتی همچون علم و قدرت که اتصاف ذات به نقیض آنها جایز نیست را به عنوان صفات ذات و اسمایی دال بر معبود به کار بریم، همگی مترادف یکدیگر خواهند بود، ولی همین صفات در مقام تعلق به امور امکانی، به اعتبار کثرت متعلقات، معانی متعدد می یابند. مثلاً صفت علم، خود دو ساحت دارد: یکی علم ذاتی که قدیم و ازلی خوانده می شود و دیگر علم فعلی که غیر ذات و حادث نامیده می شود و خود بر دو قسم حادث امکانی و حادث کونی است. اما همان گونه که از کیفیت ذات الهی نمی توان سخنی گفت، از علم ذاتی نیز سخن گفتن میسور نیست، مگر برای تنزیه ذات و نفی تشبیه بیم مثلوقات نیست (احسائی، بی تا ب، خود جاهل نیست» و یا گفته شود: «علم ذاتی خدا همانند علم مخلوقات نیست» (احسائی، بی تا ب، خود جاهل نیست» و یا گفته شود: «علم ذاتی خدا همانند علم مخلوقات نیست» (احسائی، بی تا ب،

البته صفات ذاتی کارکرد دیگری نیز دارند و آن، نفی خلو ذات از کمالات است: «همچنانکه کنه ذات واجب تعالی را نتوان فهمید، صفاتش را نیز نتوان فهمید؛ چه صفات وراء ذات نیست ... فرقی میانه ذات و علم، غیر از عبارت نیست و کنه ذاتش را که نمیتوان فهمید، پس این اوصاف ذاتیه را به هیچ وجه نمیتوان فهمید. پس تو را واجب باشد که اثبات کنی صفات کمال برای او، چون پرسند که چون است بگو نمیدانم؛ چه اگر او را بدانم، کنه ذات واجب را دانستهام و آن، محال است» (حسینی رشتی، بی تا، ص۱۶۵-۱۶۶).

شیخ در پاسخ به پرسشی در باب نظریه «نفی صفات از ذات» می گوید: «مقصود از عبارت «کمال توحیده نفی الصفات عنه» در فرمایشات معصومین علیهمالسلام، نفی مطلق صفات از ذات باری نیست، بلکه واجب تعالی در مقام ذات، به صفاتی همچون حیات، علم، قدرت و ... متصف است، اما

٢\_ عين عبارت شيخ: «و اما الذاتي، فلا نعرفه و لا نتكلم في حقه الا بالتنزيه و نفى التشبيه لأنه هو الله لا اله الا هو».

۱ـ برای مشاهده متن، ترجمه، شرح و پاسخ به برخی ایرادات وارده به محتوای این رساله بنگرید به: پورموسویان، ۱۳۸۴، ص۱۹۷-۲۰۶ و ۳۲۳٬۳۰۴.

در عین حال، هیچ گونه مغایرت خارجی، نفسالامری، ذهنی، وجودی، مفهومی، فرضی و اعتباری؛ بین صفات و ذات واجب تعالی متصور نیست. این صفات، الفاظ مترادفی هستند که بر ذات بحت و حقیقت بسیط دلالت دارند؛ یعنی الله، علم، قدرت و سایر صفات کمالی، از حیث مفهوم، معنا، مصداق و وجود؛ حقیقتی واحد میباشند» (احسائی، بی تا. ب، ج۲، ص۳۰۱-۳۰۲؛ همو، ۱۴۲۷هـ ج۱، ۱۹۷۰).

احسائی با عبارات صریح، مؤکد و بسی صریح تر از بیان ابنسینا، ترادف مفهومی صفات ذاتی خداوند را بیان داشته است، در عین حال، هیچ شاهدی بر تأثیرپذیری وی از ابنسینا در این مسأله در دست نیست؛ حتی برخی عبارات او در شرح العرشیه دال بر بیخبری وی از دیدگاه خاص ابنسینا در باب صفات حقیقی خداوند است (همو، ۱۴۲۷هـ ج۱، ص۲۴۳ ، ۲۲۴٬۲۴۳، ۲۶۹٬۲۶۸ و ...).

نظریه احسائی پیرامون صفات ذاتی خداوند، به رغم اهمیت آن و با توجه به حساسیتهایی که نسبت به این شخصیت وجود داشته است، همچون دیدگاه ابنسینا چندان مورد توجه و نقد و بررسی واقع نشده است. دلیل این بیالتفاتی از اصطلاح خاص احسائی در باب علم حادث الهی نشأت می-گیرد، چه این اصطلاح، آن قدر سر و صدا برانگیخت که اذهان غالب خوانندگان آثار شیخ را به خود مشغول داشت. توضیح بخشی از این اصطلاح که در فهم دقیق تر صفات ذاتی در تفکر احسائی به کار می آید، در اینجا اهمیت دارد.

شیخ احمد در مقام شرح حدیث ﴿ اللّٰهُ عَز وَ جَل رَبْنَا وَ الْعِلْمُ ذَاتُهُ وَ لَا مَعْلُومَ وَ السَمْعُ ذَاتُهُ وَ لَا مَعْدُورَ فَلَما الْحُدَثُ الْاَشْیَاءَ وَ کَانَ الْمَعْلُومُ وَقَعَ الْعِلْمُ مَنْهُ عَلَی مَسْمُوعَ وَ الْبَصَرُ وَ الْقُدْرَةُ ذَاتُهُ وَ لَا مَعْدُورَ فَلَما الْحُدْثُ الْاَشْیَاءَ وَ کَانَ الْمَعْلُومُ وَقَعَ الْعَلْمُ مَنْهُ عَلَی الْمَعْلُومِ وَ السَمْعُ عَلَی الْمَعْلُومِ وَ السَمْعُ عَلَی الْمَعْدُور ...» (کلینی، ۱۴۰۷هـ ج۱، ص۱۰۷؛ المَعْلُومِ وَ السَمْعُ عَلَی الْمَعْدُور ...» (کلینی، ۱۳۹۱هـ ج۱، ص۱۰۷؛ الربابویه، ۱۳۹۵هـ ص۱۳۹ می گوید: این که در حدیث آمده «خدا همیشه بوده و علم، عین ذات او است در حالی که معلومی هم نبود»، منظور امام ﷺ از این علم، همان علم ذاتی است و الله، علم، قدرت، سمع، بصر و ... الفاظ مترادفی هستند که دلالت بر حقیقتی دارند. خداوند از این الفاظ و دلالت آنها منزه است، چنانکه امیرالمؤمنین ﷺ فرمودند ﴿ اینها صفتهایی هستند که ما را به سوی او رهنمون میشوند نه آن که حقیقت او را بر ما منکشف نمایند» ناما مراد از علم در فرمایش: ﴿ علم از خدا بر

۲\_ «صفه استدلال علیه لا صفهٔ تکشف له». این عبارت، در یکی از خطبههای حضرت امیر ﷺ آمده است که احسائی بخش زیادی از آن خطبه را در تألیفات مبسوط خود نقل کرده است بنگرید به: /حسائی، ۱۹۲۸هـ ج۱، ۱۹۲۰ این خطبه پس از جستجوی فراوان، در کتب روایی موجود یافت نشد، اما محقق شرح /لمشاعر آن را به کتابی با عنوان دفع /اشبه عن الرسول، ص۵۲ و ۵۲۴ ارجاع داده است (ممان، پاورقی).

۱\_ برای اطلاع از تفاوت میان لفظ، مفهوم، معنا و مصداق: بنگرید به: *فیاضی، ۱۳۸۵، ص۱۵۵–۱۵۷*.

معلوم واقع می شود»، علم حادث است ـ نه علم ذاتی ـ و مقصود حضرت از وقوع علم، اشراقی است که به حدوث معلوم، حادث شده است؛ چه معنای اشراق، چیزی جز همان فعل ایجادی نیست. نمونه این واقعیت در وجود هر انسانی قابل مشاهده است. به طور مثال زید به حسب ذات خود شنواست پیش از آن که کسی سخن گفته باشد. حال اگر شخصی عبارتی بر زبان آورد و زید سخن او را بشنود، به حدوث سخن او، شنیدن زید نیز حادث خواهد شد. در واقع این شنیدن، به مثابه اشراقی است که از شنوایی زید سر زده است.. (|-سائی، ۱۴۳۷هـ - س ۱۴۳۷).

احسائی با ذکر شواهدی از نصوص دینی، دیدگاه خود در باب علم را به سایر صفات ذاتی نیز تسری میبخشد. او میگوید: برای سایر صفات ذاتی نیز همانند علم، صفات فعلیه ای مطابق همان الفاظ هست و آن اسامی که خدا خود را به آنها نامیده است همین صفات فعلیه است نه صفات ذاتی که مترادف یکدیگرند؛ چرا که صفات فعلیه، مبادی آفرینش، تکالیف، معرفت و قابل حمل بر خداوند میباشند (همان، ص۲۹).

شیخ پس از فرازی چنین نتیجه می گیرد: «تفاوت میان صفات ذاتی و فعلی، اعتباری نیست تا تصور شود که صفات الهی به اعتبار انتساب به ذات، ذاتی و به اعتبار انتساب به فعل، فعلی خوانده می شوند؛ بلکه صفات ذاتی، که با اسامی متعدد عین ذات مقدس می باشند، همه به نحو ترادف و در جهتی واحد، بدون تفاوت در معنا و مفهوم، بر حقیقتی بسیط دلالت دارند» (همان، ص۲۹۳).

# پیشینههای نظریه ترادف مفهومی صفات حقیقی

برخی نویسندگان معاصر بر فقدان برهان مستقل برای اثبات ترادف مفهومی صفات ذاتی خداوند در آثار ابن سینا تصریح نمودهاند در این میان برخی به اشتباه آن را ادعایی فاقد هر گونه دلیل (پیرمرادی، ۱۳۸۹، ص۱۹۰۹) و گروهی به درستی آن را مبتنی بر اصول پیشینی شیخالرئیس دانستهاند (شهیدی، ۱۳۸۸ ص۱۹۰۰: نبیحی، ۱۳۹۲، ص۱۳۹۵، و برخی دیگر به دلیل خوانش صدرایی از واژه «وجود» در کلمات شیخ، استدلالهای ابن سینا در اثبات عینیت مصداقی صفات واجب تعالی را دلایل اثبات ترادف مفهومی صفات انگاشتهاند (سلیمانی، ۱۳۹۳، ص۱۴۵۰، ۱۴۵۰). واقع مطلب آن که بوعلی پس از اثبات عینیت خارجی صفات با ذات، بلافاصله دعوی ترادف مفهومی صفات را نیز مطرح کرده است. حال این پرسش پیش میآید که ابن سینا با آن قوت فلسفی، چرا مطلبی را بدون برهان بیان کرده است؟ آیا او پرسش پیش میآید که ابن سینا با زن قوت فلسفی، چرا مطلبی را بدون برهان بیان کرده است؟ از آنجا این مطلب را بدیهی میدانسته یا بر پایه مبادی نظری پیشینی چنین نتیجه گیری نموده است؟ از آنجا که حالت اول مردود است و نمی توان از بداهت ترادف مفهومی صفات سخن گفت، باید در جستجوی یاسخ پرسش دوم تلاش نمود.

همین امر درباره شیخ احسائی نیز قابل طرح میباشد، چه آشنایان با آثار این عالم شیعی به خوبی میدانند وی در جای جای آثار خویش، خواننده را به مبادی پیشینی خود و تفاوت مبنایی خود با سایر متفکران ارجاع میدهد. اساساً احسائی اول کسی است که قواعد حکمی خود را در رساله مستقلی با عنوان «الفوائد» گرد آورد و بعدها به خواهش ملامشهد شبستری، شرح مفصلی بر آن نگاشت که با عنوان شرح الفوائد بارها به چاپ رسیده است.

گفته شد نظریه «اختلاف مفهومی صفات ذاتی خداوند» نزد متکلمان، لااقل مبتنی بر دو پیش فرض است: یک پیش فرض تصوری دال بر اعمبودن مفهوم صفت نسبت به عرض و دیگر، تصدیقی مبتنی بر جواز انتزاع مفاهیم متعدد از ذات بسیط. حال اگر نظرات ابن سینا و احسائی را در باب این دو مطلب جویا شویم تا حدود زیادی دلیل گرایش آنان به نظریه «ترادف مفهومی صفات حقیقی» روشن می شود؛ چه در هیچ یک از آثار ابن سینا و احسائی، در طریق ارائه نظریه مزبور، برهانی مبتنی بر اصول بدیهی یافت نشد؛ بلکه هر دو متفکر دیدگاه خود را بر پایه مبادی تصوری و تصدیقی خاصی تبیین نمودهاند. البته احسائی تلاش نموده است دیدگاه خود را با پارهای از نصوص دینی نیز مطابقت دهد.

## پیش فرض تصوری متکلمان از منظر ابن سینا و احسائی

بوعلی در پذیرش پیشفرض اول \_ به نحو فی الجمله و نه بالجمله \_ با متکلمان هم داستان است، گرچه برخی احیاگران فلسفه مشائی در قرون اخیر، کاملاً با این ایده موافق نبودهاند و صفت را هماره تابع ذات و اول تعین برای آن انگاشته اند ' بلیکن ابن سینا ظاهراً چنین باوری ندارد. او در نمط هفتم اشارات، صفات اشیاء را به چهار دسته تقسیم می کند: «حقیقی محض»، «اضافی محض»، «حقیقی دارای اضافه متغیر» که دارای اضافه لایتغیر مضاف، ذات موصوف تغییر نکند و «حقیقی دارای اضافه متغیر» که ذات موصوف به تبع تغییر مضاف، تغییر نماید (ابن سینا، ۱۳۲۵، ص۱۳۲۱). از این میان، آنچه بیش از شه قسم دیگر، قابل تطبیق بر صفات ذاتی اهل کلام به نظر می رسد، «صفات حقیقی محض» است. ابن سینا صفت متقرردر ذات شئ که فاقد هر گونه نسبتی به غیر، به جز تعلق به ذات موصوف است،

\_

۱\_ قاضی سعید قمی در کلید بهشت مینویسد: «اگر کسی معنی ذات و صفات را کما ینبغی فهمیده باشد، هرگز نمی گوید که صفت عین ذات می تواند بود، بلکه این قول را قبیح و بی معنا می داند، چرا که صفت عبارت از امری است که تابع و فرع ذات باشد و ذات، عبارت از حقیقتی است که اصل و متبوع باشد، پس اگر صفت، عین ذات بوده باشد چنانکه می گویند لازم می آید که تابع، عین متبوع و یا لازم، عین ملزوم باشد و شناعت این قول بر جمیع عقلا ظاهر است ...» (قمی، ۱۳۶۲، صهحی برد.)

را صفت حقیقی میخواند؛ اما از آنجا که او ابتدا، همه صفات را قابل تغییر دانسته، مثال وی برای تغییر این دسته از صفات (تبدیل شیء سفید به سیاه)، قدری غلطانداز است و همین امر به انضمام برخی کلی گوییها، مسبب اختلاف قابل توجهی بر سر فهم و تفسیر این قطعه از متن اشارات شده است؛ به طوری که:

ـ برخی گفتهاند: ابن سینا صرفاً صفات حقیقیِ دارای اضافه متغیر (قسم چهارم) را از خداوند نفی نموده و سایر صفات را برای خداوند پذیرفته است (یثربی، ۱۳۸۳، ص۱۸۷).

ـ به باور برخی اساتید، بوعلی فقط صفات حقیقیِ محض و صفات حقیقی دارای اضافه لایتغیر (اقسام یکم و سوم) را شایسته حق تعالی می داند: «برای موصوفی که مجرد محض و منزه از هر تغییری است، صفاتی صلاحیت دارند صفت او شوند که دو ویژگی اساسی داشته باشند: یکی عدم تغیر در خود صفت، دیگری عدم تغیر در متعلق صفت» (زبیحی، ۱۳۹۲، ص۱۳۹۳؛ نبیحی و ایرجینیا، ۱۳۸۸، ص۱۳۳۸.

ـ برخی شارحان اشارات، سخنان شیخ را دال بر نفی همه اقسام صفات از واجب تعالی، به جز صفات حقیقی دارای اضافه لایتغیر دانستهاند؛ با این توضیح که: «موجودی که در آن تغییر و دگرگونی راه ندارد، تنها به صفات حقیقی صاحب اضافه ای موصوف است که با دگرگونی مضاف الیه، دگرگونی و تغییر در ذات و صفات آن به وجود نیاید. بنابراین ذات واجب الوجود که از هر گونه تغییری برکنار است، به صفات حقیقیِ محض و صفات حقیقی صاحب اضافه ای که با تغییر مضاف الیه، تغییر در ذات و صفات آن پدید آید موصوف نخواهد بود و همچنین به صفاتی که اضافات محض باشند نیز مصف نیست» (ملکشاهی، ۱۳۸۸، ج۱، ص ۱۳۹۷).

به هر حال سخنان ابن سینا در این موضع قدری مجمل است و برای فهم بهتر دیدگاه وی و عبور از این اختلاف نظر، ناگزیر باید به سایر آثار شیخ رجوع نمود. از قضا، وی در اواخر تعلیقات بحثی ناظر به اقسام صفات دارد که کمتر مورد توجه محققان قرار گرفته است. مفاد تقسیمات صفات در تعلیقات، تقریبا همان چیزی است که در اشارات آمده است، اما تقریر مطلب در آن کتاب به گونهای است که قدری ابهامات ناظر به تقسیمات مطروحه در اشارات را مرتفع می سازد. ابن سینا در آنجا می گوید: خداوند، صفات ذاتی به معنای امور وجودی منطوی در ذات خویش ندارد، مگر آن که آن صفات را از لوازم ذات محسوب داریم، نه عارض بر ذات همچون سفیدی که عارض بر جسم می شود (ابن سینا، الوازم ذات محسوب داریم، نه عارض بر ذات همچون سفیدی که عارض بر جسم می شود (ابن سینا،

بیان بوعلی حکایت از آن دارد که وی قائل به صفات حقیقی برای خداوند متعال میباشد، لیکن نه به معنای صفات ذاتی لایتغیر در نزد متکلمان؛ چرا که \_ بنابر مطلب منقول از اشارات \_ مطلق صفات

در نزد شیخ قابل تغییر میباشند، لذا برای تبیین لایتغیر بودن صفات ایزد متعال، عنوان «لوازم ذات» را پیش کشیده است. طبعا وقتی برای ذات ازلی، تغییری متصور نباشد، برای صفات لازمه آن ذات نیز تغییری متصور نخواهد بود؛ بنابراین توضیحات ابن سینا در باب صفات حقیقی، کاملاً منطبق بر صفات ذاتی مورد نظر برخی متکلمان شیعی نیست و چه بسا اختلاف نظر شارحان سخن وی نیز، هر یک به نوعی قابل توجیه باشد .

شیخ احسائی نیز از حیثی دیگر بر سر مفهوم صفت با متکلمان، اختلاف نظر دارد. او نه تقسیمات گونه گون ابن سینا از صفات را مطرح کرده است و نه همچون قاضی سعید قمی اتحاد صفت و موصوف را ناممکن انگاشته است؛ بلکه همچون متکلمان شیعی، صفت را مفهومی اعم از عرض می داند و لذا در آثار شیخ احمد، صفات خداوند در وهله اول به صفات ذاتی و فعلی تقسیم می شود. او از قضا برای تفکیک صفات ذاتیه از صفات فعلیه، ملاک جامعی نیز ارائه می دهد که تقریبا همان دیدگاه برخی متکلمان شیعی است. به باور احسائی، ملاک ذاتی بودن یک صفت آن است که سلب آن از خدا یا اثبات ضد آن برای خدا مستلزم نقص در ذات باری باشد؛ نظیر حیات، علم و قدرت. اما صفات فعلیه قابل سلب از خداوند یا اسناد ضد آن برای اوست؛ همچون «اراده» که هم قابل اثبات است و هم قابل سلب زخداوند یا اسناد ضد آن برای اوست؛ همچون «اراده» که هم قابل اثبات است و هم یا نافع (احسائی، بی تا، الف، ص۱۰؛ همو، بی تا، ب، ص۱۳۰۰ عسینی رشتی، بی تا، ص۲۰۳۰. البته شیخ بنابر برخی احادیث، برای صفات ذاتی حق نیز، از حیثی مقام فعلی و حادث لحاظ می کند... این تقسیم در برخی احادیث، برای صفات ذاتی حق نیز، از حیثی مقام فعلی و حادث لحاظ می کند... این تقسیم در فهم برخی ایدههای اختصاصی احسائی نقش بسزایی دارد؛ که به اجمال بدان اشاره شد.

## پیش فرض تصدیقی متکلمان از منظر ابن سینا و احسائی

اساس مخالفت با نظریه «اختلاف مفهومی صفات ذاتی» به عدم پذیرش پیشفرض دوم برمیگردد. نگارنده پس از جستجوی فراوان در آثار مشهور ابن سینا، عبارت صریحی دال بر نفی انتزاع مفاهیم متعدد از امر بسیط نیافت؛ اما در رساله «اقسام علوم عقلی» متنی دیده می شود که در آن شیخ به صراحت حمل معانی متفاوت بر شئ بسیط را جایز نمی داند. از قضا این مطلب، پس از تأکید بر ترادف مفهومی صفات حقیقی واجب تعالی ادا شده است (۳۶ (ابن سینا، ۱۳۲۶هـ ص ۱۳۲۶).

\_

١- عين عبارت ابن سينا در رساله مورد نظر: «الألفاظ المستعملة في صفاته مثل الواحد و الموجود و القديم و العالم و القادر يدل كل واحد منها على معنى آخر و لا يجوز ان يكون الشيء الواحد الذي لا كثرة فيه بوجه له معان كثيرة كل واحد منها غير الآخر».
 ٢- براى مقايسه اين مطلب با نظر ساير حكما بنگريد به: شهيدي، ١٣٨٨، ص١٤٠٨

به نظر می رسد نقلهای ناظر به ترادف مفهومی صفات، به خودی خود، مبین ارتباط جدی مفاهیم با مصادیق مربوطه در فلسفه سینوی می باشد، نگاهی مشتمل بر انتاج احکام وجودشناسانه از مباحث معرفت شناسانه و ارتباط وثیق میان آن دو که امروزه مخالفان فراوانی، هم در شرق و هم در غرب دارد. اما در عین حال برای اتقان ادعای فوق، علاوه بر آن نقلها، نمونههایی از براهین مشهور سینوی، شاهد آورده می شود:

نمونه اول \_ یکی از براهین مُثبت وجود هیولای اولی در اجسام مادی، برهان قوه و فعل است که ظاهراً برای اولین بار در الهیات شفاء مطرح شده است... شیخ در آنجا پس از تأکید بر دو حیثیت فقدان و وجدان در جسم، چون بنابر دیدگاه فلسفی خود نمی تواند امر بسیطی را منشأ انتزاع این دو حیث بداند، بدون تدارک مقدمهای دیگر، به راحتی نتیجه می گیرد که حقیقت جسم، مرکب از امری بالقوه به نام هیولا و امری بالفعل به نام صورت می باشد (باین سینا، ۱۴۰۴هـ ب، ص ۱۶۰۷).

نمونه دوم \_ می دانیم بوعلی برای اثبات قاعده الواحد، در اشارات برهان ابتکاری ارائه نموده است؛ اما اساس این برهان صرفاً بر یک بحث مفهومی استوار است. شیخ می گوید: اگر از علت الف، معلول ب صادر شود، آنگاه مفهوم «مصدر ب» بر الف صادق خواهد بود. بر همین سیاق اگر از علت الف، معلول ج صادر شود، آنگاه می توان الف را «مصدر ج» نیز نامید. اما صدق دو مفهوم متمایز بر علت الف، بیانگر وجود دو جهت یا دو حیث وجودی متفاوت در الف می باشد که از هر حیثی، یکی از مفاهیم مذکور انتزاع گردیده است... (همو، ۱۳۷۸، ص ۱۰۰۸)

آری، این گونه براهین یا تبیینها حاکی از آن است که شیخ از حیث معرفت شناسی، چندان به وجود حائلی میان مفاهیم و مصادیق قائل نیست. در آثار فارابی نیز شاهد همین نوع نگاه به ارتباط مفاهیم و مصادیق می باشیم و چه بسا ابن سینا نیز در ربط مستقیم مفاهیم به مصادیق ـ همچون بسیاری از مسائل دیگر ـ تحت تأثیر او بوده است. اساسا بحث معقولات ثانی و انتزاعیات، در آثار شاگرد بوعلی نضج گرفت (بهمنیار، ۱۳۷۵، ص174) و بعدها سهروردی در آثار خود بیشتر به آن پرداخت (سهروردی، ۱۳۷۵، ج۱، ص174) و بعدها سهروردی در آثار خود بیشتر به آن غرص، سایه امور اعتباری را بر سر همه ماهیات کشاند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳، ص100، همو، ۱۹۸۱، خاص، سایه امور اعتباری را بر سر همه ماهیات کشاند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳، ص100، همو، ۱۹۸۱، و ج۱، ص100، لذا برخی صدرائیان متعصب، به دلیل همین رویکرد فارابی و بوعلی در نوع مباحث فلسفی، آنان را ذهن گرا، اثباتی و مفهوم زده خواندهاند که هماره با عینک مفهوم به تحلیل مصداق می پردازند (پردان پناه، ۱۳۸۹، ج۱، ص100).

۱ـ البته این برهان از حیثی دیگر، مصادره به مطلوب مینماید بنگرید به: رضایی و هدایتافزا، ۱۳۹۲، ص۱۲۰ـ۱۲۲

با این توصیفات طبیعی است که ابن سینا، انتزاع مفاهیم متعدد ـ حتی دو مفهوم ـ را از بسیط الحقیقه برنتابد و وقوع چنین امری را دال بر منقسم الحقیقه بودن آن ذات پندارد؛ در این صورت او چگونه می تواند صفات کمالی متعددی را با مفاهیم گونه گون، قابل انتزاع از ذات حق بداند؟ باید توجه داشت شیخ به هیچ وجه، منکر تفاوت مفهومی صفات کمالی علم، قدرت، حیات و ... در ذهن نیست، لیکن در مقام تطبیق بر مصادیق، این تفاوت را صرفاً در عرصه ممکنات ساری و جاری می داند؛ اما همین صفات در مقام انتزاع از ذات بسیط احدی المعنی، دیگر نه تنها مصداق واحدی دارند، بلکه مفاهیم آنها نیز با یکدیگر تفاوتی نخواهند داشت. به تعبیر برخی معاصرین: «اگر این مفاهیم به طور مطلق لحاظ شوند، مفاهیم آنها مختلف است، اما با لحاظ این جهت که اینها همه حاکی از یک دات ند، تغایری ندارند؛ مفهومی که بیانگر قدرت اوست، بیانگر علم او نیز هست و به عکس، لحاظ حیثیت ذات در اطلاق مفاهیم تصرف می کند. با این بیان، گویا ابن سینا مفهوم را در مصداق می گنجاند و هر دو را به هم پیوند می زند و از آنجا که در واجب تعالی مصداق ذات و صفات متحدند، در مفهوم نیز این چنین هستند، چون این مفهوم با توجه به ذاتی که از آن حکایت می کند برای ما مفهوم شده است نه به طور مطلق و رها» (نییحی، ۱۳۹۲، ص/۱۳۹).

شیخ احسائی نیز در باب این پیشفرض، تمامقد در کنار ابن سینا و در مقابل متکلمان قرار دارد. او قدری از بوعلی هم فراتر رفته، قائل به تناسب ذاتی مفاهیم با مصادیق، لااقل در مباحث ناظر به الهیات است. شارح مورد اعتماد احسائی نه تنها انتزاع مفهوم واحد از دو مصداق متباین را ممتنع عقلی میداند، بلکه انتزاع دو مفهوم مختلف از حقیقت بسیط و فاقد جهات ترکیب را نیز ناممکن میشمارد (گوهر، ۱۳۷۲، ص۱۷۷).

میرزای گوهر در راستای شرح آراء احسائی، از قضا دو قاعده مذکور را بر روی مفاهیم صفات ذاتی خداوند اعمال مینماید: «صفات خدا، عین ذات اوست و ذات او، عین صفات او، بدون این که اختلافی در مصداق یا در مفهوم و اعتبار باشد؛ زیرا اختلاف در مصداق، مقتضی است که قائل به تعطیل ذات و یا قائل به تعدد قدما بشویم. اختلاف در مفهوم و اعتبار نیز، تعدد مصداق را لازم می آورد؛ زیرا انتزاع دو مفهوم از یک مصداق بسیط و عکس آن، یعنی انتزاع یک مفهوم بسیط از دو مصداق محال است؛ چه اگر مفهوم، درست باشد باید طبق شئ خارجی باشد و اگر نادرست باشد، حکم کردن بر شئ خارجی درست نخواهد بود...» (همان، ص۱۸).

بر پایه این دیدگاه، تعدد مفاهیم در ذهن، دو منشأ دارد: یکی تعدد مصادیق خارجی و دیگر، جهات ترکیب در مصداق واحد.

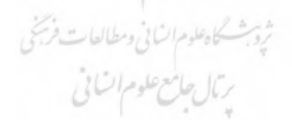
## نتيجهگيري

۱\_ انتساب نظریه «اختلاف مفهومی صفات ذاتی در عین اتحاد مصداقی» به قاطبه حکما و متکلمان شیعی، از مشهورات بی پایه است.

۲\_ برخی گزارشهای صاحب اسفار و نیز تصریح علامه طباطبایی از وجود باورمندانی به نظریه «ترادف مفهومی صفات ذاتی یا حقیقی خداوند» بدون اشاره به قائلان آن حکایت دارد. بنابر منابع در دسترس، لااقل ابنسینا و شیخ احسائی، علاوه بر اذعان به اتحاد مصداقی صفات ذاتی یا حقیقی خداوند، بر ترادف مفهومی این صفات نیز تأکید داشتهاند. البته عبارات احسائی، نسبت به بیان شیخالرئیس مؤکدتر و با تکیه بر نصوص دینی ارائه شده است و شاگردان احسائی نیز \_ برخلاف پیروان فلسفه سینوی \_ این دیدگاه را تشریح کردهاند.

۳\_ منشأ این نوع نگاه به صفات ذاتی حضرت حق، قدری به تصور ایشان از مفهوم «صفت» و بیش از آن به تصدیق «امتناع انتزاع مفاهیم متعدد از ذات بسیط» باز میگردد. بر این اساس، اهل نظر در صورت عدم رضایت از این قول، بایستی در نقد این پیشفرضها بکوشند نه در طرح لوازم نظریه.

۴\_ با آن که ابن سینا حدود ده قرن پیش، در آثار متعدد خود بر ترادف مفهومی صفات الهی تأکید کرده است؛ اما انتساب این نظریه به بوعلی از شهرت لازم برخوردار نیست، شاهدی نیز بر تأثیرپذیری احسائی از آراء ابن سینا در باب نظریه مزبور یافت نشد، حتی برخی سخنان شیخ احمد به گونهای دال بر بی خبری وی از حضور این نظریه در آثار ابن سینا دارد.



#### منابع و ماخذ

- 🔎 ابن بابویه، محمد بن علی (۱۳۹۸هـ)، *التوحید*، تصحیح سید هاشم حسینی تهرانی، قم، جامعه
  - ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٣٧٥)، *الاثنيارات و التنبيهات*، قم، نشر البلاغه
- 🖊 \_\_\_\_\_(۱۳۲۶هـ) *تسع رسائل في الحكمه و الطبيعيات*، قاهره، دار العرب، چاپ دوم
- 🖊 \_\_\_\_\_ ۱۴۰۴هـ الف)، *التعليقات*، تحقيق عبدالرحمن بدوى، بيروت، مكتبه الأعلام الإسلامي
  - 🖊 \_\_\_\_\_ (۱۴۰۴هـ ب)، *الشفاء* (الهيات)، تحقيق سعيد زائد، قم، مكتبه أيت الله المرعشي
- 🚄 \_\_\_\_\_ (۱۳۶۲)، *المبدأ و المعاد*، به اهتمام عبدالله نوراني، تهران، مؤسسه مطالعات اسلامي
- النجاه من الغرق في بحر الضلالات، مقدمه و تحقيق محمدتقي دانش پژوه، تهران، دانشگاه تهران، چاپ دوم
  - 🖊 احسائی، احمد (بی تا الف)، حیات النفس، کرمان، سعادت
- 🖊 \_\_\_\_\_ (۱۴۲۸هـ)، *شبرح رساله المشاعر*، مقدمه و تحقیق توفیق ناصر البوعلی، بیروت، مؤسسه البلاغ
- ◄ \_\_\_\_\_ (۱۴۲۷هـ)، شرح العرشيه، مقدمه و تحقيق صالح احمد الدباب، بيروت، مؤسسه ۔۔۔۔ چپ حوم ﴿ \_\_\_\_\_ (بیتا ب)، مجمع الآثار، بیجا البلاغ، چاپ دوم
- 🗘 بهمنيار بنالمرزبان، ابوالحسن (۱۳۷۵)، *التحصيل*، تصحيح و تعليق مرتضى مطهرى، تهران، دانشگاه تهران، چاپ دوم
- 🗸 پورموسویان، سید احمد (۱۳۸۴)، کیفیت غیبت امام عصر عجل الله فرجه الشریف، مشهد، حسینیه باقری، چاپ سوم
- 🗘 پیرمرادی، محمدجواد (۱۳۸۹)، *«اصالت وجود و تعارض زدایی دیدگاههای فلاسفه* و متكلمان مسلمان در تبيين معناشناسي صفات الهي»، تهران، بنياد حكمت اسلامی صدرا، فصلنامه علمی ـ پژوهشی خردنامه صدرا، شماره ۶۲

- تبریزی، رجبعلی (۱۳۷۸)، رساله اثبات واجب، منتخباتی از آثار حکمای الهی ایریزی، رجبعلی الدین آشتیانی، قم، دفتر نشر تبلیغات اسلامی، چاپ دوم
  - 🖊 حسینی تهرانی، سید هاشم (۱۳۶۵)، *توضیح المراد،* تهران، مفید، چاپ سوم
    - حسینی رشتی، سید کاظم (بیتا)، *اصول دین*، بیجا
  - حلى، حسن بن يوسف (١٣٤٥)، الباب الحادي عشير، تهران، مؤسسه مطالعات اسلامي
- الإعتقاد، تصحیح و مقدمه و مقدمه و مقدمه و مقدمه و تحقیق و تعلیقات حسن حسن زاده آملی، قم، مؤسسه النشر الإسلامی، چاپ چهارم
  - 🖊 دهقانی، محسن (۱۳۸۸)، *فروغ حکمت* (ترجمه و شرح نهایه الحکمه)، قم، بوستان کتاب
- ذبیحی، محمد و ایرجینیا، اعظم (۱۳۸۸)، «صفات الهی از نگاه ابنسینا و توماس
  آکوئیناس»، قم، پردیس فارابی دانشگاه تهران، فصلنامه علمی ـ پژوهشی فلسفه دین،
  سال ششم، شماره دوم
- ذبیحی، محمد (۱۳۹۲)، فلسفه مشاء (با تکیه بر اهم آراء ابنسینا)، تهران، سمت، چاپ
  ششم
- رضائی، محمدجواد و هدایتافزا، محمود (۱۳۹۲)، *«دیدگاه سهروردی در باب هیولای مشائی»،* تهران، دانشگاه امام صادق این پردیس خواهران، دو فصلنامه علمی ـ پژوهشی حکمت سینوی، شماره ۴۹
- سهروردی، شهاب الدین (۱۳۸۰)، *مجموعه مصنفات شیخ اشراق*، با مقدمه و تصحیح هانری کربن و سید حسین نصر، تهران، مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، چاپ دوم
- سبزواری، ملاهادی (۱۹۸۱م)، تعلیقه بر اسفار الأربعه، بیروت، دار احیاء التراث، چاپ سوم
- سلیمانی، فاطمه (۱۳۹۳)، «معنائسناسی اوصاف الهی از نگاه ابن سینا در پاسخ به مسأله زبان دین»، اصفهان، دانشگاه اصفهان، دوفصلنامه علمی ـ پژوهشی الهیات تطبیقی، شماره ۱۱
- مهیدی، سعیدهسادات (۱۳۸۸)، *«عینیت مفهومی اوصاف الهی در فلسفه ابن سینا»،* تهران، دانشگاه امام صادق ﷺ، پردیس خواهران، دو فصلنامه علمی ـ پژوهشی حکمت سینوی، شماره ۴۲

- مرواني، على (١٣٨٢)، ترجمه كشف المراد، قم، دارالعلم
- صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم (١٩٨١م)، *الحكمه المتعاليه في الأسفار العقليه الأربعه*، بيروت، دار احياء التراث، چاپ سوم
  - 🖊 \_\_\_\_(۱۳۶۳)، *المشاعر،* تهران، طهوری، چاپ دوم
- طباطبایی، سید محمدحسین (۱۳۶۲)، نهایه الحکمه، قم، مؤسسه النشر الاسلامی التابعه لجماعه المدرسین
- طوسى، نصيرالدين (١۴٠٧هـ)، تجريد الإعتقاد، تحقيق حسينى جلالى، قم، دفتر تبليغات اسلامى
- فاضل مقداد، ابن عبدالله السیوری (۱۳۷۶)، *شرح باب حادی عشر*، ترجمه و شرح حسن مصطفوی، تهران، امیر کبیر، چاپ دوم
- فیاضی، غلامرضا (۱۳۸۶)، **درآمدی بر معرفت شناسی**، تدوین و نگارش مرتضی رضایی و احمدحسین شریفی، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی
- قمی، قاضی سعید (۱۳۶۲)، کلید بهشت، مقدمه و تصحیح سید محمد مشکات، قم، الزهرا(س)
- کلینی، محمد بنیعقوب (۱۴۰۷هـ)، الکافی، تصحیح علی اکبر غفاری و محمد آخوندی، تهران دار الکتب الإسلامیه، چاپ چهارم
  - 🖊 گوهر، حسن (۱۳۷۲)، *مخازن*، ترجمه محمد عیدی خسروشاهی، تهران، بهبهانی
- مجلسى، محمدباقر (١۴٠٣هـ)، بحارالأنوار لدرر الأخبار الأئمه الأطهار، تصحيح جمعى از محققان، بيروت، دارالإحياء التراث العربى، چاپ دوم
  - 🚄 \_\_\_\_\_(بي تا)، ح*ق اليقين*، تهران، اسلاميه
- مظفر، محمدرضا (۱۳۸۲)، فلسفه و کلام اسلامی، ترجمه ابوالفضل محمودی و محمد محمدرضایی، قم، بوستان کتاب، چاپ دوم
- ملکشاهی، حسن (۱۳۸۸)، ترجمه و شرح اشارات و تنبیهات، تهران، سروش، چاپ ششم
- مید یحیی (۱۳۸۸)، تاریخ تحلیلی ـ انتقادی فلسفه اسلامی، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی

- ترجمه و شرح الهیات نجات، قم، بوستان کتاب
- 🖊 یزدان پناه، سید یدالله (۱۳۸۹)، حکمت السراق، تحقیق و نگارش مهدی علی پور، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه



This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.