**تورق موعودنامه/ معرفی کتاب هایی درباره مهدویت**

**شرافت، امیر حسین**

امام مهدی(عج)و اعتقاد به تولد،غیبت و ظهورش،جزئی اساسی در معرفت‏شناسی دینی- به ویژه در قرائت شیعی از دین-است.نمی‏توان نام‏ دیندار بر خود نهاد و در تب و تاب غیبت نسوخت. این رکن مهم عقاید اسلامی،هماره موضوع مباحث، مجادلات و آثار بی‏شمار تحقیقی بوده است.از ده‏ها کتابی که حتی پیش از ولادت ایشان تالیف شده‏ است،تاکنون همت‏ها و قلم‏هایی بوده‏اند که گرد بام‏ او پرواز کرده و رقمی بر دفتر دانش افزوده‏اند.

آخرین آمار و اطلاعات حکایت از آن دارد که‏ حدود پنج هزار منبع شامل کتاب،مقاله و سایر آثار پیرامون وجود مقدس حضرت حجت ابن الحسن‏ (عج)وجود دارد.این منابع یا مستقیما با مهدویت‏ و شخصیت حضرت مرتبط هستند و یا درباره‏ موضوعات و معارف مهدوی و گرایش‏هایی است که‏ در پرتو این اندیشه ایجاد شده است.

منابع بخش اول که بیشتر در قالب کتاب عرضه‏ شده‏اند،شامل مباحثی از قبیل:کلیات،آثار وجودی حضرت،آخر الزمان و علائم آن،رجعت، اثبات،اصحاب و یاران،نواب خاص،انتظار،تاثیرات‏ و شرایط و فضیلت و فلسفه انتظار وظایف منتظران، توقیعات،حکومت و قیام،اهداف و برنامه‏ها و ویژگی‏های حکومت،دعاهای امام و ادعیه مربوط به حضرت،مکان و نام‏ها و القاب و ولادت حضرت، زیارتنامه‏ها،غیبت حضرت،طول عمر،ظهور و شرائط و زمینه‏ها و عصر ظهور،فلسفه ظهور، کیفیت ظهور،موانع و نشانه‏های ظهور،،فضایل‏ و مقامات،مدایح و مراثی،ملاقات با حضرت و همچنین مباحثی چون پاسخ به شبهات و دیدگاه‏ها و مدعیان مهدویت،را شامل می‏شود.

اما موضوع منابع و آثاری که معارف مهدوی را تشکیل می‏دهد،عبارتند از:اخلاق،کلام،حدیث، عرفان،شخصیت‏شناسی،اماکن،فرقه‏شناسی، فقه و برخی مباحث جامعه‏شناسی و اندیشه و علوم‏ سیاسی.

حال در این پهنه گسترده منابع مهدوی،اگر بخواهیم کتاب‏هایی را در شناخت هرچه بیشتر امام‏ مهدی(ع)معرفی کنیم،با گزینش و انتخابی دشوار مواجه می‏شویم.قطعا انتخاب از بین آثار ارزشمند و مفید،دشوار و مشکل است،اما بنابر الزامات‏ نشریه ناچار از گزینش شدیم.در این گزینش بدون‏ اعمال گرایش و سلیقه‏ای خاص،کتاب‏هایی معرفی‏ شده‏اند که جنبه مرجع و کلی‏تری دارند و در نتیجه‏ امکان استفاده طیف گسترده‏تری از آن‏ها فراهم‏ است.

الغیبه نعمانی

این کتاب کوششی است از محمد بن ابراهیم ابن ابی زینب، معروف به نعمانی و از تالیفات‏ قرن چهارم هجری.مجموعه‏ روایاتی است که در موضوع‏ غیبت امام مهدی و دیگر مسائل‏ مربوط به ایشان از پیامبر(ص)و ائمه معصوم(ع)صادر شده است. نویسنده این روایات را به چند دسته تقسیم و آن‏ها را به ترتیب زیر تدوین کرده است:روایات مربوط به حفظ اسرار آل محمد،تمسک به اهل بیت و تعداد آنان،معرف‏ ائمه(ع)،غیبت امام مهدی و توصیه شیعه به بردباری و انتظار در حال غیبت و صفات و سلوک امام مهدی، حوادث و نشانه‏های پیش و پس از ظهور.از این اثر ده‏ها ترجمه به فارسی و دیگر زبان‏ها وجود دارد.در برخی از ترجمه‏ها،مترجمین در مقدمه،شرح کوتاهی از زندگانی‏ ابو عبد اللّه محمد بن جعفر نعمانی و توضیحات سودمندی‏ در پاورقی‏ها آورده‏اند.

دادگستر جهان

نویسنده این کتاب ابراهیم‏ امینی است و موضوع آن،شرح‏ احوال و پاسخ به شبهاتی درباره‏ امام مهدی(عج)است.نویسنده‏ در 12 فصل،با استناد به‏ یافته‏های عقلی و نقلی محدثان، مفسران و مورخان امامیه و عامه و نیز دستاوردهای علوم تجربی،به‏ تشکیک‏های گوناگون درباره مهدویت پاسخ می‏دهد.طرح‏ مباحث به شیوه مناظره است که بر جذابیت کتاب افزوده. مؤلف،آغاز عقیده به مهدویت را زمان پیامبر(ص)می‏داند و شخصیت و نسب امام را بررسی می‏کند و ادعای مهدی‏ بودن محمد حنفیه،اعتقاد زیدیه به مهدویت محمد بن‏ عبد اللّه بن حسن،باور واقفیه به عروج امام صادق(ع)،را رد می‏کند و به رد این نکته که منشأ مهدویت از تعالیم یهود و زرتشتی است و عبد اللّه سباء در ایجاد این باور نقش‏ داشته،می‏پردازد.عالم غیب و امام عصر؛امامت کودک‏ 5 ساله؛فلسفه طولانی شدن غیبت؛مهدی در کتاب اهل‏ سنت؛علائم و شرایط ظهور؛یاوران وی؛احادیث،منابع، تألیفات و اقوال بزرگان اهل سنت از مباحث مهم کتاب‏ است.

خورشید مغرب:غیبت،انتظار،تکلیف

این کتاب محمد رضا حکیمی، دربردارنده مطالبی جامع درباره‏ مباحث مختلف مهدویت است که‏ با بیانی علمی،ادبی،ساده و روان‏ طرح شده است.مؤلف در این‏ کتاب کوشیده است تا با استناد به آیات،روایات و منابع تاریخی‏ و تحلیل آن‏ها،سیمایی کلی از حضرت مهدی ارائه دهد.اهم عناوین کتاب عبارت‏اند از: ولادت،خصایل و شمایل حضرت مهدی،سیره آن حضرت‏ در ابعاد مختلف با استفاده از کلام راویان و مورخان،غیبت‏ صغرا و کبرا و نواب خاص و عام امام زمان،بشارت ادیان‏ گذشته به مهدی،مسئله موعود(عج)در کتاب‏های اهل‏ سنت و کالم علمای انان در این زمینه،تواتر احادیث‏ مهدی،اعتقاد به مهدی در کتب شیعی و کلام امامان و بزرگان شیعه،طرح مسائلی پیرامون ظهور مهدی از کتاب‏ بیان الفرقان،سیمای مهدی در آیات قرآن،سیمای مهدی‏ در علوم عقلی،کلامی،عرفانی و گفتار دانشمندان این‏ علوم،ویژگی‏ها و آثار وجودی امام زمان در عصر غیبت، بررسی مسئله طول عمر امام زمان از دیدگاه علوم تجربی‏ و در قلمرو قدرت الهی،نگاهی اجمالی به تربیت و سیاست‏ در اسلام،فلسفه تربیتی و سیاسی غیبت امام دوازدهم و پاسخ به پرسش‏هایی در این زمینه،نیابت و رهبری در اسلام وظایف مسلمین و ابعاد مقاومت آنان در عصر غیبت، جنبه‏ها،آثار و نتایج و آمادگی نهفته در انتظار،زمینه‏ها و علامات ظهور،نقش شیعیان و ایرانیان در زمان ظهور، موانع پیش روی امام زمان،گفتارهایی عاطفی در ستایش‏ و بیان غم هجران مهدی و توضیح شرایط و ویژگی‏های‏ دوران پس از ظهور حضرت حجت.

الشموس المضیئه

این اثر،نوشتاری است از علی‏ سعادت‏پرور،در تاریخ زندگانی‏ حضرت مهدی(ع)و مسئله‏ رجعت که به شیوه گزارشی‏ نگارش یافته است.مؤلف در ابتدا، با ارائه سیمایی کلی از حضرت‏ مهدی(ع)،به ذکر خصوصیات، خصایل و شمایل،حالات و علم آن‏ حضرت در کودکی،روایات مربوط به امامت آن حضرت و علت مخفی بودن ولادت ایشان،منکرین مهدی(ع)و علت‏ انکار آن‏ها و فضیلت انتظار فرج در زمان غیبت و برخی‏ مسائل دیگر از هنگام ولادت تا غیبت صغرا می‏پردازد. سپس به بررسی روایات مربوط به غیبت صغرا و کبرا،تا زمان ظهور آن حضرت،در مسائلی همچون:نواب اربعه، علت غیبت و طولانی شدن آن،اوضاع و وظایف شیعه در عصر غیبت،حکم تقیه،زندگانی و نحوه دیدار با ایشان در غیبت کبرا،همت می‏گمارد.آنگاه نشانه‏ها،وقایع و اوضاع‏ زمین و آسمان در هنگام ظهور،حوادث ایام حکومت و چگونگی عمر و رحلت آن حضرت را می‏کاورد و به برخی‏ پرس ها در این زمینه،پاسخ می‏دهد.در پایان،با اشاره‏ به تخلف‏ناپذیر بودن رجعت،علت،چگونگی،دفعات‏ و رخدادهای زمان رجعت پیامبر(ص)و ائمه(ع)و نیز رجعت مؤمنان و کافران را مورد کاوش قرار می‏دهد. ترجمه فارسی این کتاب با نام ظهور نور توسط سید محمد جواد وزیری فرد انجام گرفته است.

إحقاق الحق و إزهاق الباطل

این کتاب جلد سیزدهم از مجموعه مفصل إحقاق الحق‏ و إزهاق الباطل از یادگارهای قاضی نور اللّه شوشتری از علمای قرن یازدهم است که در آن،مجموعه روایات‏ منسوب به رسول اکرم(ص)و ائمه(ع)از طریق منابع‏ اهل سنت در بیان فضایل،تاریخ،غیبت کبرا،شیعیان‏ و مخالفان،علایم ظهور و خصوصیات شخصی امام عصر(عج)است.این کتاب در واقع جلد مربوط به امام‏ زمان از ملحقات کتاب احقاق الحق قاضی نور اللّه شوشتری‏ (1019 ق)است.اسناد روایات ذکر شده و نشانی دقیق‏ منابع در مقابل نام کتاب‏ها استخراج شده است.بسیاری‏ از مآخذ اهل سنت مورد استفاده به صورت نسخ خطی‏ بوده و چاپ نشده‏اند و مؤلف از اصل نسخه و یا عکس آن‏ها استفاده کرده است.در پایان،اقوال برخی علمای معاصر اهل سنت درباره مهدی آمده است.عناوین برخی احادیث‏ چنین است:خلفای دوازده‏گانه،انتظار فرج،مهدی از اولاد ائمه اطهار،علائم ظهور مهدی،مخالفین و منکرین‏ مهدی،ظهور دجال و سفیانی.

کتاب الغیبه

کتاب الغیبه شیخ طوسی،مجموعه‏ای است روایی در بیان احوال،آثار،دلایل وجود،ظهور و غیبت حضرت‏ مهدی،همواره با رد و نقد اقوال مخالفین.مؤلف با این‏که‏ سعی کرده احادیث مربوط به مهدویت روا گرد آورد ولی به‏ دلیل مهم بودن موضوع کتاب و وجود مخالفین سرسخت‏ اعتقادی و مهدی نمایان و مدعیان از فرقه‏های دیگر، روایات را در فصل اول با اقوال کلامی و بیانات مستدل‏ خود آمیخته است.بیشتر اقوال مؤلف،در رد و نقد عقاید مخالفان همانند کیسانیه،تاووسیه و واقفیه،علل و حکمت‏ وجود امام در غیبت و فواید آن،اثبات ولادت امام(ع)و موانع ظهور حضرت دور می‏زند و در من به شبهات افراد یاد شده در زیر،پاسخ داده شده است:قائلین به زنده بودن‏ امام عسکری(ع)،قائلین به قائم بودن امام عسکری،قائلین‏ به امامت جعفر بن امام هادی،قائلین به عدم وجود فرزندی‏ از امام عسکری،قائلین به انقطاع امامت از امام عسکری به‏ بعد،قائلین به وجود 13 امام و....سرفصل‏های هشت‏گانه‏ عبارتند از:کلام در غیبت امام و ولادت امام و اثبات آن، رؤیت امام،معجزات امام،اخبار سفیران و نایبان امام،عمر امام،منازل و صفات و سیره امام.

منتخب الأثر فی الإمام الثانی عشر(ع)

این کتاب از مهمترین تالیفات پژوهشی دوره معاصر درباره امام زمان(عج)است که به خامه نویسنده پرکار مهدوی،لطف اللّه صافی گلپایگانی نگارش یافته است.هم‏ او که با تالیف حدود هفتاد اثر پیرامون امام مهدی،پر کارترین نویسنده در این موضوع است.

کتاب منتخب الأثر فی الإمام الثانی عشر(ع)،پژوهشی‏ است تفصیلی پیرامون زندگانی حضرت مهدی(عج) و برپایی حکومت جهانی آن حضرت که از جمله کتب‏ مرجع در این موضوع به شمار می‏رود.ساختار آن تاریخی، روانی و کلامی است و مستند به احادیث خاصه و عامه‏ می‏باشد.اهم عناوین کتاب بدین قرار است:احادیث‏ زیادی که دلالت می‏کنند ائمه دوازده نفرند و آخرین‏ ایشان مهدی(عج)است،بشارت‏های معصومین پیرامون‏ ظهور مهدی(عج)و اسم و کنیه و شمایل آن حضرت، روایاتی که دلالت دارند بر این‏که حضرت مهدی(عج) از فرزندان یکایک معصومین است.(در این بخش‏ مجموعه‏ای روایات در فصل‏های جداگانه به هریک از معصومین اختصاص یافته است)،غیبت آن حضرت و علت‏ آن،خصوصیات و فضایل آن حضرت،ولادت آن حضرت و حالات مادر ایشان،کسانی که در غیبت صغرا او را ملاقات‏ کرده‏اند،نواب آن حضرت در غیبت صغری،کیفیت ظهور و برخی از نشانه‏های آن،فتنه‏های پیش از ظهور،برکات‏ ظهور،مدت خلافت آن حضرت پس از ظهور،حرمت انکار آن حضرت و ثواب انتظار فرج،برخی ادعیه مأثوره از جانب‏ آن حضرت.

الإمام المهدی(عج)من المهد إلی الظهور

این کتاب سید محمد کاظم‏ قزوینی حاوی گزارش‏های‏ تحلیلی و توصیفی گسترده در شناخت امام دوازدهم حضرت‏ مهدی(ع)است که در 24 بخش‏ تدوین یافته و اهم موضوعات آن‏ از این قرار است:امام عصر(ع)در منابع معتبر عامه،شکوه از عدم‏ تحریر کتاب‏های شایسته و بایسته پیرامون شناخت آن‏ حضرت،نام و نسب بلند آوازه امام عصر(ع)،نوید قرآن‏ و پیامبر(ص)و تمام ائمه(ع)از امام مهدی(ع)ولادت آن‏ حضرت در منابع شیعه و سنی،نام‏های آن حضرت،زندگی‏ نرگس خاتون و ازدواجش با امام حسن عسکری،مسئله‏ غیبت صغرا و شرایط مقارن تولد آن حضرت،شناخت‏ جعفر کذّاب،نواب اربعه،مدعیان دروغین سفارت و نمایندگی،انحرافات شلمغانی،دیدار آن حضرت در غیبت‏ صغرا،بهره‏مندی از محضر مقدس آن حضرت،غیبت کبرا، مرجعیت و رهبری دینی،داستان تنی چند از باریافتگان‏ دوران غیبت،راز طول عمر آن حضرت،تحلیل پیرامون‏ زمان ظهور،نشانه‏های حضرت مهدی(ع)،نشانه‏های‏ ظهور،خسوف و کسوف،بارش باران بسیار،سومین جنگ‏ جهانی،علائم قطعی،ندای آسمانی،جنبش ارتجاعی‏ سفیانی،خسوف در بیدا،جنبش اصلاح‏طلبانه یمانی، نفس زکیه تحلیلی پیرامون گروه‏های مختلف مدعیان‏ دروغین مهدویت،بهائیگری،کیفیت و مکان ظهور، امتیازات یاران حضتر مهدی(ع)،دعای عهد،اوصاف‏ سپاه حضرت،مکه و قدس و امام مهدی(ع)،پایتخت آن‏ حضرت،فرود آمدن عیسی(ع)از آسمان،عوامل و ابزار مادی و معنوی پیروزی آن حضرت،وضع قوانین حکومتی‏ و قضائی و حیات فرنگی و اقتصادی و رفاه و امنیت و اصلاحات عمومی در دولت حقه،موقعیت شیعه در دولت حقه،مدت زمان حکومت حضرت،درگذشت امام‏ عصر(ع)،مسئله رجعت،رجعت در قرآن و روایات،سخن‏ علامه مجلسی درباره رجعت.از این کتاب برگردان فارسی‏ نیز وجود دارد که عنوان یکی از آن‏ها امام مهدی از ولادت‏ تا ظهور،با ترجمه حسین فریدونی است.

ای قامت بلند امامت

نوشته‏ای کوتاه از علی صفایی‏ حایری،که در آن،به ارائه تحلیلی‏ از جایگاه امامت،ضرورت امامت و مفهوم صحیح و واقعی عشق‏ورزی‏ به امام مهدی(ع)پرداخته است. نویسنده با نقد تلاش‏های پاره‏ای‏ از روشنفکران و نویسندگان دینی‏ و تطبیق حکومت جهانی حضرت‏ مهدی با یکی از انواع حکومت‏های شورایی و سلطنتی و امثال آن،حکومت امام زمان را حکومتی منحصر به فرد ارزیابی می‏کند که با هیچ یک از مدل‏های حکومتی فعلی‏ و پیشین قابل مقایسه نیست.وی سپس برای تحقق‏ چنین حکومتی وجود فردی با مشخصات فردی ویژه را ضروری دانسته و بر همین اساس،به تبیین نظام امامت‏ و نشانه‏های امام پرداخته است.نویسنده همچنین از عشق‏هایی که از سر نیاز به امام مهدی و یا سایر ائمه ابراز می‏شود،انتقاد کرده و عشق واقعی را عشقی معرفی کرده‏ که راحت معشوق و خلاصی عاشق را فراهم کند.

چهره درخشان امام زمان(عج)

تحلیلی روایی و حدیثی از علی‏ حائری یزدی درباره اثبات وجود و ظهور امام مهدی و پاسخ به‏ شبهات منکران او است.نویسنده‏ برپایه آیات قرآن و احادیث و اقوال علمای شیعه و اهل سنت، عموم مسائل مربوط به مهدویت‏ را مورد بحث و بررسی قرار داده‏ و آن را امری حتمی و یقینی دانسته است.وی به این‏ منظور،نخست آن دسته از آیاتی را که ائمه(ع)بر وجود امام مهدی،اوصاف،حالات و چگونگی ظهورش تطبیق‏ داده‏اند،آورده است و آن‏گاه به نقل و شرح اخبار و احادیثی‏ پرداخته که از طریق شیعه و اهل سنت درباره ویژگی‏های‏ امام مهدی و علائم و نشانه‏های آخر الزمان روایت شده‏ است.از دیدگاه نویسنده،زمین هیچ‏گاه از حجت خدا خالی نمی‏شود و امامت منصبی است خدایی و مشروط به بلوغ و تکلیف نیست.او همچنین بر این باور است که‏ خداوند در قرآن و در کتاب‏های آسمانی پیشین،از ظهور مهدی خبر داده و به دنبال آن رسول خدا و ائمه(ع)هم‏ آن را پیشگویی کرده‏اند.به باور وی،براساس دلایل نقلی‏ فراوان،امام مهدی متولد شده و هم اکنون در حال حیات‏ است و بر اعمال و رفتار مردم و شیعیانش نظارت دارد.وی‏ مشاهده امام مهدی در دوره غیبت کبرا را دلیل این ادعا دانسته و آن را با نقل روایاتی از اهل سنت مورد تأیید قرار داده است.آخرین فصل کتاب،به بیان علائم و نشانه‏های‏ عصر ظهور اختصاص دارد و در آن،آیات و احادیث مربوط به این موضوع طرح و بررسی شده است.

خورشید پنهان:مجموعه‏ای از گفتارها درباره‏ حضرت مهدی(عج)

مقالات این مجموعه:نور امید،سید رضا صدر،9-24؛ مفهوم وابستگی جهان به وجود امام،لطف اللّه صافی‏ گلپایگانی،25-52؛ابعاد حکومت جهانی مهدی(عج)، ناصر مکارم شیرازی،53-66؛انقلاب مهدی(عج)و سرانجام جامعه‏ها،جعفر سبحانی،67-84؛امید و انتظار،حسین حقانی،85-106؛اصالت مهدویت،علی‏ اکبر مهدی پور،107-130؛رابطه انقلاب‏های شیعه با عقیده به انتظار،مهدی پیشوایی،131-140؛پاسخ به‏ پنج سؤال،محمد مهدی اشتهاردی،141-148؛راز طول‏ عمر امام غائب(عج)،داود الهامی،149-162؛مهدی أهل‏ البیت،حسن سعید،163-182؛کارنامه مهدی(عج)و سوء استفاده از مهدویت،سید علی اکبر حسنی،183- 202؛امام دوازدهم دادگر غیبی و خدایی،هیأت تحریریه‏ مؤسسه در راه حق،203-220؛کلاف نخ و خریداری‏ یوسف،سید علی اکبر واعظ موسوی،221-240؛ متمهدی‏ها و مدعیان باب در تاریخ اسلام،عبد الرحیم‏ عقیقی بخشایشی،241-248؛فائده امام غائب،حم، 249-258؛رسالت شیعه،هادی دوست محمدی،259- 280؛امام غائب یا خورشیدی پنهان،سید محمد مهدی‏ موسوی خلخالی،381-303

«نهج الولایه».قیام مهدی،روز نجات،مجموعه‏ای‏ از گفتارها درباره حضرت مهدی(عج)

مجموعه‏ای از گفتارها درباره‏ حضرت مهدی(عج)است که‏ در آن آیة اللّه حسن حسن‏زاده‏ آملی به شخصیت‏شناسی امام‏ مهدی(عج)از دیدگاه عرفانی و تعریف انسان کامل و تطبیق آن‏ با امام زمان پرداخته است.مؤلف‏ با هدف شناخت بیشتر امام مهدی‏ و با بهره‏گیری از منابع روایی و فلسفی و عرفانی شیعه و سنی ابتدا ضمن اثبات امامت و غیبت امام مهدی،به شرح‏ امکان دوام بدن عنصری و برهان آن می‏پردازد،سپس‏ سابقه ایمان به مهدی موعود و غیبت آن حضرت را در میان مسلمین توضیح می‏دهد و در ادامه عناوین زیر را شرح می‏دهد:انسان کامل ولایت تکوینی و تشریعی، تعریف اسم اللّه و اسمای حسنای خداوند،نقد و بررسی‏ برخی از کتبی که از صدر اسلام تاکنون درباره امامت‏ و غیبت امام مهدی نوشته شده از قبیل غیبت نعمانی، دلائل الإمامه،البیان فی أخبار صاحب الزمان و مناقب‏ المهدی.

تشیع و انتظار

نویسنده کتاب،محمد تقی‏ خلجی است و موضوع آن، بررسی نقش انتظار در رابطه با حیات بشری و عدالت جهانی‏ است.نویسنده نقش امامت را در روند تکامل بشر و اجرای عدالت‏ بسیار کارساز می‏داند و مبارزات‏ پیامبران و ائمه هدی و یاران آن‏ها را نیز در جهت تحقق این امر تفسیر می‏کند.وی عدالت را نیز سرانجام برنامه حیات می‏داند و از منتظران به عنوان‏ دلبستگان به عدالت جهانی یاد می‏کند.سیمای منتظران‏ و خصلت‏های معنوی آنان و فلسفه غیبت نیز از جمله‏ مطالب مورد بحث نویسنده در این اثر است.

رسالت اسلامی در عصر غیبت

اثر سید محمد صدر است و در آن وظایف فردی و جمعی منتظران تبیین شده است.اعتقاد به این‏که جهان را رهبری در غیبت هست که اطاعت و فرمان‏برداری او لازم و ضروری است و پی‏آمدهای این عقیده،موضوع‏ نخست است که مولف با توجه به روایاتی که منکران امام‏ زمان(عج)را مذمت می‏کنند و تصدیق او را لازم می‏دانند، مورد بحث قرار داده و آن‏گاه انتظار مهدی را به عنوان‏ وظیفه منتظران یاد کرده و مفهوم انتظار و ویژگی‏های‏ درونی و بیرونی منتظران و انتظار و مراحل آن در روزگاران مختلف و آثار به یاد ولی عصر بودن را تبیین‏ نموده و انتظار را عاملی استوار در جهت پاکی ظاهر و باطن‏ انسان و پرخاشگری علیه ظلم و استبداد شمرده است.وی‏ خودسازی را نیز از کردارهای دیگر منتظران ذکر کرده و با استناد به برخی از روایات،از مبارزه با ستم و موضع‏گیری‏ در برابر فساد و جور به عنوان یکی از وظایف بزرگ‏ منتظران یاد کرده است.رسالت منتظران و پیمان آنان‏ با خدا همچون:ایمان به غیب،تحمل سختی‏ها و پایداری‏ در برابر فریبندگی‏ها و نیز فرومایگان دوران نهایی جهان‏ و موضوع جبر در برابر ناملایمات این دوران و در مقابل، تعهدات الهی انسان و نفی ارتباط میان ظهور مهدی(عج) و وظیفه الهی و انسانی بشر در مبارزه با تباهی‏ها و موضوع‏ وجود فساد هنگام ظهور،از مباحث دیگر مؤلف در این اثر است.

از این مولف کتاب تاریخ غیبت کبری که ویژگیهای‏ دوران غیبت کبری،زندگانی شخصی وظائف الهی و نحوه‏ غیبت امام(ع)در غیبت کبری دیدار و مشاهده آن حضرت‏ در این دوران است،نیز منتشر شده است.

پیرامون معرفت امام

پژوهشی است استدلالی در مقوله امام‏شناسی از آیة اللّه‏ لطف اللّه صافی گلپایگانی که در آن‏ به بررسی امامت حضرت مهدی و پاسخ‏گویی به برخی شبهات‏ درباره آن حضرت پرداخته است. مؤلف با توجه به نیاز جامعه به‏ قانون جامع و مرکزیت رهبری و اجرایی در هر زمان و مکان،آن را به‏طور دقیق و کامل‏ در وجود امام معصوم متجلی دانسته و سایر حکومت‏ها و نظام‏ها را در دستیابی به عدالت و توحید که علت غایی‏ بشر است،ناتوان شمرده است.وی در تعریف مفهوم امامت‏ می‏گوید:امامت ریاست عامه بر امور دین و دنیای مردم به‏ واسطه پیامبر است و در ادامه شرایط امام را عصمت،اعلم‏ و افضل بودن نسبت به عموم مردم،منزه بودن از نواقص‏ خلقی و خلقی شمرده است.از نظر نویسنده،چون امام‏ والی مردم و صاحب حق ولایت بر آنان است و از طرفی‏ ولایت به‏طور اولیه و در حقیقت از آن خداوند است،پس‏ تفویض آن نیز باید از جانب خداوند باشد.پس به خلاف‏ سایر فرق که انان نیز به امامت و رهبری معتقدند،به‏ نظر شیعه،امام باید از طرف خداوند نصب شده باشد.وی‏ راه‏های شناخت امام را نص خداوند یا رسول وی،ارائه‏ معجزه و سیره عملی و روش زندگی وی شمرده است و در پایان،امامت امامان شیعه را(امامت خاصه)با ارائه مدارک‏ تاریخی-روایی،تنها مصداق حقیقی مفهوم کلی امامت‏ دانسته است.در پایان تعداد امامان ائمه اثنا عشر و امامت‏ امام دوازدهم را مورد بحث قرار داده و به شبهه‏های مربوط به آن حضرت پاسخ گفته است.

فجر صادق

مقالات این مجموعه را ستاد برگزاری نیمه شعبان‏ مسجد آیت اللّه اناگجی تبریز به مناسبت نیمه شعبان‏ 1378 شمسی،تهیه و تنظیم کرده است و عبارتند از: وظایف شیعه در عصر غیبت،سید ابو الحسن مولانا، 10-13؛مهدی موعود(عج)،برپادارنده عدل،سید جعفر شهیدی،14؛جمعه در ضیافت مهدی(عج)،علی کریمی‏ جهرمی،15-29؛نکاتی چند در رابطه با امام زمان(عج)، علی دوانی،32-36؛حضور موعود(عج)در شعر ابن حسام‏ خوسفی،محمد علی مجاهدی،37-40؛معالم دین: تنظیم مضامین عالی دعای ندبه،علی آل اسحاق خوئینی، 41-52؛نهضت مشعشعی و گذاری بر کلام المهدی، علیرضا ذکاوتی قراگزلو،53-57؛پایان امیدبخش جهان، حمید سلیمی خلیق،58-59؛سخن یار در کلام یار،سید محمد رضا تاج الدینی،60-63؛رهایی از هلاکت دینی در عصر غیبت،حسین گنجی،64-66

مکیال المکارم فی فوائد الدعاء للقائم(عج)

پژوهشی است از سید محمد تقی موسوی اصفهانی، درباره لزوم شناخت امام زمان(عج)و دعا برای ایشان و فواید دنیایی و آخرتی آن‏که بر محور 1042 حدیث فراهم‏ آمده است.هدف نویسنده،حق‏گزاری و شکر نعمت وجود امام زمان و دیدن خوابی درباره نوشتن کتابی به همین‏ نام به دستور امام زمان بوده است.وی،معرفت امام زمان‏ را از لوازم ایمان شمرده و وجود او را منحصر به مهدی، پسر امام حسن عسکری دانسته است.در ادامه از حقوق‏ مختلف ایشان بر عموم مردم،به ویژه شیعیان،بحث‏ شده است.سپس،به بیان انگیزه‏های دعا برای امام زمان‏ پرداخته است.در پایان،مکارم و فوایدی که از دعا برای‏ ایشان نصیب انسان می‏شود،آمده است.اوقات و حالات‏ دعا برای امام زمان و درخواست تعجیل ظهور ایشان از خداوند،چگونگی دعا برای تعجیل در فرج او و برخی‏ از دعاهای منقول از ائمه(ع)در این خصوص و افعال و اعمالی که باعث نزدیکی انسان‏ها به او می‏شود،از دیگر سرفصل‏های کتاب است.

نشانی از امام غایب(عج): بازنگری و تحلیل توقیعات

کتابی از محمد مهدی رکنی یزدی،در بررسی و تحلیل‏ نامه‏های رسیده از امام مهدی(عج)است که توسط نایبان‏ خاص آن حضرت به دست شیعیان می‏رسیده است.کتاب‏ به منظور معرفی و شناخت بیشتر آن امام تدوین شده‏ است.نویسنده با بهره‏گیری از منابع روایی و تاریخی دست‏ اول،نخست ضمن بیان معنا و مفهوم توقیع از نظر لغت‏ و اصطلاح،به شرح اهمیت توقیعات و استدلال به آن‏ها می‏پردازد؛سپس چگونگی پیدایش توقیعات را توضیح‏ می‏دهد و در ادامه از عناوینی مانند:معرفی دو کتاب‏ شامل توقیعات،معرفی نواب خاص امام زمان،پی‏آمدهای‏ غیبت کبرا،اهمیت رهبری و مرجعیت در شیعه و آثار روانی و رفتاری عقیده به مصلح موعود بحث می‏کند

عصر ظهور

نویسنده این اثر پر تیراژ،شیخ‏ علی کورانی است که کتابش‏ تحقیقی در نشانه‏های ظهور امام‏ مهدی(عج)و حکومت جهانی و پیروزی‏های پی در پی او در شرق‏ و غرب و نیز یاران حضرت در آن‏ زمان است.نویسنده بر قرآن و احادیث موجود در کتاب‏های‏ شیعه و سنی از رسول اکرم و ائمه تکیه دارد.احادیثی که‏ اغلب آن‏ها نص بر ولادت امام مهدی و پنهان بودن او دارند و این‏که ایشان،زمانی خارج می‏شود تا زمین پر از ظلم و جور را سرشار از عدل و داد کند.نویسنده معتقد است‏ انقلاب اسلامی ایران،مقدمه و زمینه‏ساز ظهور آن حضرت‏ است.کتاب با اشعای درباره امام زمان خاتمه یافته است.

کتابنامه حضرت مهدی(عج)

کتاب‏شناسی توصیفی آثار خطی و چاپی درباره‏ مهدویت،رجعت،اخبار آخر الزما و فرقه‏های انحرافی‏ مهدویت است.مؤلف 02066 عنوان کتاب به زبان‏های‏ عربی،فارسی،ترکی،تایلندی،فرانسه،اردو،انگلیسی، روسی و گجراتی درباره زندگی امام مهدی،غیبت کبرا، انتظار،ظهور حکومت امام،علائم قیام امام،نقد فرقه‏های‏ انحرافی مهدویت،منظومه‏ها و دیوان‏های شعر درباره‏ امام،نشانه‏های قیامت،رجعت امامان،احادیث مربوط به‏ مهدویت،ادعیه و زیارات امام عصر(عج)،بشارت‏های ادیان‏ دیگر و کتاب‏شناسی‏های مهدویت نگاشته شده،به صورت‏ توصیفی و مختصر معرفی کرده است.در بسیاری از آثار، تصویر جلد کتاب نیز در مقابل اثر،آورده شده است.

برگزیده مقالات سومین اجلاس دوسالانه بررسی‏ ابعاد وجودی حضرت مهدی

مجموعه‏ای دو جلدی است که به کوشش کمیته علمی‏ دبیرخانه دائمی اجلاس دوسالانه بررسی ابعاد وجودی‏ حضرت مهدی(عج)،گردآوری شده است.این مقالات‏ برگزیده که در«نقد و بررسی نظریه‏های نجات و تبیین‏ مبانی مهدویت»است،جهت ارائه به«سومین اجلاس‏ دوسالانه بررسی ابعاد وجودی حضرت مهدی»،نگاشته‏ شده است.مقالات جلد اول این مجموعه عبارتند:انقلاب‏ جهانی امام مهدی(عج)،ابراهیم آودیچ،14-28؛حکومت‏ مهدی(عج)در اندیشه سیاسی سید جعفر کشفی دارابی، حجت کشفی،29-43؛جهان آرمانی ادیان،رینان ارون‏ رونگسای،44-58؛سیمای مهدی(عج)در صحاح سته، مهدی رستم‏نژاد،59-77؛غیبت امام زمان(عج)،علل و آثار آن از دیدگاه امیر المؤمنین(ع)،سید صادق سید نژاد، 78-93؛مخلص فی سفر إشعیاء،معروف عبد المجید، 94-114؛موعود:درآمدی بر یک نظریه،سید مجتبی‏ آقایی،115-155؛مهدویه عند أهل البیت،علی‏ اسلامی،156-230؛مهدی فی الکتاب و السنه موجزا، محمد هادی معرفت،231-251؛فلسفه و آثار غیبت در روایات،ابراهیم رمضانیان،252-282؛فرجام تاریخ در اندیشه معاصر،بهروز رشیدی،299-361؛مهدویت از دیدگاه استاد شهید مرتضی مطهری،محترم شکریان، 362-397.مجموعه حاضر،مقالات برگزیده است که در «نقد و بررسی نظریه‏های نجات و تبیین مبانی مهدویت» جهت ارائه به«سومین اجلاس دوسالانه بررسی ابعاد وجودی حضرت مهدی»در آبان‏ماه 1379 در تهران، نگاشته شده است.

زمزمه عاشقان،شرح دعای افتتاح

سلسله مباحثی است درباره معارف دعای افتتاح که‏ به شیوه تفصیلی ارائه شده است.نویسنده پس از ارائه‏ مطالبی درباره سند این دعا،آن را از آموزه‏های امام‏ مهدی(ع)به شیعیانش ارزیابی کرده است.وی دعای‏ افتتاح را مشتمل بر سه محور حمد و ثنای الهی،صلوات و درود بر پیامبر(ص)و اوللاد معصوم(ع)او و التجا به خداوند برای ظهور و فرج امام مهدی می‏داند و با استناد به آیات‏ و روایات متناسب با مضامین یادشده،می‏کشد تا آن‏ها را شرح دهد.او سه محور یادشده را در ذیل این عناوین‏ بررسی کرده است:حمدهای هجده‏گانه،صلوات‏های‏ شش‏گانه و نیایش‏های هفتگانه.

الإمام المهدی(ع)بین التواتر و حساب الاحتمال

این کتاب تالیف محمد باقر ایروانی است و در آن ثابت‏ می‏کند که مهدی موعود،متولد شده است،نویسنده به‏ روش تحلیلی و توصیفی و با استناد به آیات قرآن و منابع‏ حدیثی و تاریخی شیعه و اهل سنت،هرگونه تشکیک در باره اصل موضوع مهدی(ع)و ولادت او را مردود می‏شمارد و از دو راه تواتر و حساب احتمالات،به اثبات نظر خود می‏پردازد.سرانجام هشت عامل را به عنوان عوامل یقین به‏ ولادت آن حضرت،مورد بحث قرار می‏دهد:احادیث مورد اتفاق میان شیعه و سنی،خبر دادن پیامبر اسلام(ص)و امامان به ولادت او،ملاقات برخی از شیعیان با او،واضح‏ بودن اندیشه ولادت او نزد شیعیان،نواب خاص و توقیعات‏ او،پیگیری ولادت او توسط معتمد عباسی،اظهارات‏ مورخان،اتفاق آراء شیعیان بر ولادت او.

وقتی زمان فرا رسد

بررسی شخصیت موعود آخر الزمان از دیدگاه ادیان و ویژگی‏های حضرت مهدی از نگاه شیعه،به قلم کوروش‏ آذرمی است.نویسنده معتقد است به رغم رسوخ‏ منجی باوری در میان پیروان سه دین اسلام،مسیحیت‏ و یهودیت،اثری جامع در این باره نگارش نشده است.وی‏ از منابع غربیان و نیز آثار تشیع و اهل سنت بهره برده و کتاب را حول محور اعتقادات امامیه سامان داده است.در فصل یکم،پس از تثبیت حرکت تکاملی جوامع انسانی، با اشاره به آرای دانشمندانی نظیر:انشیتین و راسل، حکومت جهانی واحد را تنها راه پیشرفت همه جانبه بشر ذکر می‏کند و با بهره‏گیری از آیات قرآن،اقوال نبوی و آثار متقدمین،به توصیف ویژگی‏های حکومت جهانی‏ مستضعفین و امام مهدی(ع)می‏پردازد.نویسنده نسب‏ مادر امام را مشخص و نام اصلی او را مریم و از نوادگان‏ عیسی(ع)معرفی می‏کند و به شرح رؤیای نرجس‏ خاتون می‏پردازد.نویسنده همچنین شجره امام مهدی و عیسی(ع)را به عنوان دو منتظر از نسل ابراهیم ارائه‏ می‏دهد و دیدگاه اسلام درباره حضرت عیسی را بیان‏ می‏کند.مؤلف،پیشینه مهدویت‏پژوهی مستشرقین را در قرن 18 جست‏وجو و شمه‏ای از آثار آنان را بیان می‏کند.

امام مهدی آخرین یادگار الهی

تحقیقی است از حسین استاد ولی درباره مسئله‏ مهدویت از رهگذر دین اسلام.نگارنده،نخست مسائلی‏ چون مهدویت در قرآن و مهدویت در مکتب شیعه را به‏ اختصار طرح می‏کند و در ادامه به شرح معنای کلمه بقیه‏ اللّه،از القاب معروف امام مهدی پرداخته،آثار وجودی امام‏ را در دو بخش:«آثار حضور»و«آثار ظهور»مورد کاوش‏ قرار می‏دهد.

آخرین امید

کتاب داود الهامی با هدف ایجاد امید و پیوند معنوی میان دل‏های‏ مؤمنان تدوین شده است.مؤلف‏ با بهره‏گیری از روایات شیعه و سنی و منابع تاریخی و تفسیری، نخست درباره لزوم شناخت امام‏ زمان(ع)بحث می‏کند؛آن‏گاه‏ ضمن بیان میلاد و زندگانی‏ امام مهدی،چگونگی غیبت صغرای آن حضرت را شرح‏ می‏دهد؛سپس زندگانی سفرای چهارگانه امام عصر را ذکر می‏کند و در ادامه عناوینی از قبیل نمایندگان نواب‏ امام زمان،فلسفه غیبت کبرا،کتاب‏های مربوط به غیبت، مهدی از دیدگاه علمای اهل تسنن،انتظار فرج،نشانه‏های‏ ظهور مهدی موعود،سخن صدوق درباره دجال و راز طول‏ عمر امام زمان را توضیح می‏دهد.

داود الهامی نوشتار«سیرت مهدی موعود»را نیز،که‏ پژوهشی است در سیره امام مهدی(عج)پس از ظهور و آینده جهان،عرضه کرده است.وی با استناد به روایات‏ امامیه،به ویژگی‏ها و نشانه‏های امام مهدی(عج)و سیره او می‏پردازد.نویسنده معتقد است سیره امام مهدی،همان‏ سیره پیامبر است.او مانند جدش،برای جهانیان رحمت‏ است.او احیاگر تعالیم اسلام است و قدرتش مشرق و مغرب را فرا خواهد گرفت و تحول جدیدی در علم و دانش‏ بشری ایجاد خواهد کرد.وی معتقد است در حکومت امام‏ مهدی حقوق اقلیت‏های دینی حفظ خواهد شد.در آن‏ روز زمین طراوت و زیبایی خود را باز می‏یابد و آسمان‏ برکات خود را بر زمین فرو می‏فرستد و زمین را آبادانی و امنیت فرا می‏گیرد.

مرجع مهدویت

این مجموعه که شامل دو بخش اصلی است،به معرفی‏ 3336 اثر درباره امام مهدی(عج)و منابعی که به نوعی با موضوع مهدویت مربوط است،می‏پردازد.نخستین بخش‏ آن شامل آثاری است که مستقیما با مهدویت مرتبط بوده‏ و به صورت موضوعی معرفی شده‏اند.بخش دوم در معرفی‏ و بررسی آثاری است که موضوعات و معارف مهدوی و گرایشهایی که در پرتو این اندیشه ایجاد شده،در آن‏ها آمده است.از ویژگیهای این کتابشناسی،تنوع منابع‏ است که در بردارنده کتابها،مقاله‏های نشریات،نشریات، مقاله‏های دایره المعارف و پایان‏نامه‏های دانشجویی به‏ زبانهای مختلف(فارسی،عربی،انگلیسی،استانبولی...) می‏باشد.سعی مؤلفان بر این بوده است که تمام عناوین‏ مربوط به مهدویت را تا حد امکان شناسایی و فهرست‏ کنند و عنوان سرفصل قرار دهند تا پژوهشگران به راحتی‏ منابع موردنظر خود را به دست آورند.مرجع مهدویت‏ به همت بنیاد فرهنگی مهدی موعود(عج)و پایگاه‏ اطلاع‏رسانی سراسری اسلامی(پارسا)تدوین شده است.

آفتاب در غربت

کتاب سید محمد بنی هاشمی،با اشاره به نعمت وجود امام زمان(ع)و لزوم شکر گزاری بر این موهبت بزرگ،از غربت آن حضرت در عمل و اندیشه مردم و معانی مختلف‏ این غربت سخن می‏گوید،نویسنده با مطالعه حدیثی از امام موسی بن جعفر(ع)مبنی بر غربت ولی عصر(ع)،در صدد تألیف این کتاب برآمده است تا ضمن شناسایی‏ تنهایی ایشان،انواع نصرت و یاری به آن حضرت را به‏ منظور خارج کردن وی از غربت،مورد بحث قرار دهد. نویسنده با تکیه بر آیات،احادیث،ادعیه مأثوره و نیز با نقل حکایات و نمونه‏های تاریخی،به تبیین موضوع‏ پرداخته است.کتاب با لحن خطابی و قابل فهم برای‏ عموم نگاشته شده است.نویسنده در بخش اول کتاب، معنای دقیق شکر و مراتب آن و ناتوانی از شکر خداوند را بررسی می‏کند.در بخش دوم،به نعمت وجود امام‏ عصر(ع)و انواع شکرگزاری درباره وجود ایشان اشاره‏ دارد.معانی مختلف غربت امام زمان،بخش سوم کتاب‏ را تشکیل می‏دهد.بخش پایانی به اهمیت یاری رساندن‏ به امام غریب و اقسام آن(از طریق قلب و زبان و عمل) اختصاص یافته است.

جهانگشای عادل،تاریخچه گزیده‏ای از روایات‏ مربوط به امام زمان(عج)

گوشه‏هایی از معارف مربوط به امام زمان(عج)است که‏ برای راهنمایی جوانان ارائه شده است.سید جمال الدین‏ دین‏پرور،پس از شرح زندگی مادر امام تا همسری امام‏ عسکری(ع)و تولد حضرت مهدی از او،به وضعیت آن‏ دوران و چگونگی غیبت آن حضرت و نام نایبان چهارگانه‏ امام در دوران غیبت صغرا پرداخته است و آنگاه متن و شرح 20 حدیث از پیشوایان اسلام را درباره موضوعاتی‏ چون:حتمی بودن دولت مهدی،برنامه حکومت امام، نامعلوم بودن هنگام ظهور،ارتباط شرق و غرب و زنده‏ شدن زمین با اجرای عدالت بر روی آن،مطالبی ارائه داده‏ است.در پایان،ترجمه چند حدیث درباره امام را آورده‏ که به آخرین فرزند امام علی(ع)بودن حضرت قائم(عج)، تشبیه او به کشتی نوح،نابودی ستمگران به دست وی، برقراری عدل و ادامه آن تا روز قیامت اشاره دارند.بررسی‏ طول عمر امام و وظیفه شیعیان در دوران غیبت او، موضوعات پایانی این اثر است.

او می‏آید،داستان زندگی امام مهدی(عج)

رضا شیرازی،با هدف آشنایی نسل جوان با زندگی امام‏ مهدی(عج)و مسائلی چون راز غیبت و فلسفه انتظار و علائم و شرایط ظهور و جلوه‏های رفتاری ایشان،این‏ مجموعه را تدوین کرده است.به موجب این گزارش، سخت‏گیری و مراقبت خلیفه عباسی نسبت به امام‏ حسن عسکری از یک سو و شرایط دشواری که او در آن‏ می‏زیست،از سوی دیگر وظیفه‏ای دو چندان بر دوش‏ ایشان نهاده است.این وظیفه مضاعف آن است که باید مقام امامت را به کسی واگذار کند که از دیده‏ها غایب‏ است.این داستان با شرح ماجرای ازدواج امام حسن‏ عسکری با دختر شمعون آغاز می‏شود و مرحله به مرحله‏ از تولد حضرت مهدی تا رسیدن به مقام امامت و غیبت‏ صغرا و کبرا و انتظار و سرانجام زمان ظهور و علائم آن‏ دنبال می‏شود.

راز طول عمر امام زمان(ع)از دیدگاه علوم و ادیان

پژوهشی است از علی اکبر مهدی پور،برای اثبات امکان‏ حیات طولانی امام مهدی(عج). نویسنده می‏کوشد با استناد به‏ یافته‏های علوم تجربی،به ویژه‏ پزشکی و زیست‏شناسی،راز زندگی جاودان و جوانی پایدار را بیان کند.وی برای این کار،منابع‏ متعددی از قبیل:آثار روایی و تفاسیر،عهدین،روزنامه‏ها و مجلات را بررسی می‏کند.وی علت مرگ را ناآگاهی و قتل ذکر کرده و جوانی پایدار را منوط به عواملی نظیر آرامش روانی،عوامل ارثی،غذا،آب و هوا و عدم استعمال‏ دخانیات و مسکرات می‏داند.مؤلف با ذکر نام پیشینیانی‏ که عمر طولانی داشتند،مانند حضرت نوح و خضر،آن‏ها را نموهه‏های واضح برای اثبات امکان طویل العمر بودن بر می‏شمارد و معجزات انبیا،مانند:احیای مردگان توسط عیسی(ع)را نقل می‏کند و به این نتیجه می‏رسد که امام‏ به راز مرگ و حیات آشناست.مؤلف کوشیده است با شیوه‏ای مستند،اثری جامع با سبکی روان و آسان ارائه‏ دهد.مؤلف دارای آثار متعدد و صاحب‏نظر در مباحث‏ مهدویت است.

دانستنی‏های تاریخ یا حالات مهدی موعود(عج): اخلاقی،تاریخی،اجتماعی

شرحی از زندگانی امام مهدی(عج)و ویژگی‏های‏ اخلاقی و ظاهری ایشان و نیز مسائل مربوط به مهدویت‏ در پیش و پس از ظهور است.این شرح برای آشنایی‏ عمیق‏تر شیعیان با امام زمان و پاسخ به شبهات معاندان و منکران او تدوین شده است.غلامحسین عابدی،با استناد به منابع تاریخی و حکایات شخصی برخی افراد و روایات‏ و احادیث،نخست چگونگی تولد ایشان را بیان و آن‏گاه‏ علل و عوامل غیبت را بررسی کرده است.از دیدگاه وی، عامل اصلی غیبت امام مهدی مصون ماندن او از دست‏ دشمنان و خالی نشدن زمین از حجت خداست.وی در همین بخش،دوران غیبت را به دو دوران غیبت صغرا و کبرا تقسیم و طی آن به تفصیل،زندگانی و حالات نواب‏ خاص و علایم ظهور امام مهدی را توضیح داده است.در ادامه از بروز آشفتگی عمومی و هرج و مرج گسترده به‏ عنوان یکی از علائم ظهور ایشان یاد شده است.در پایان‏ به چند داستان از افرادی که در زمان غیبت به حضور امام‏ مهدی رسیده‏اند اشاره می‏شود.

سیمای سامرا،سینای سه موسی

پژوهشی است درباره سیمای‏ شهر سامرا،از آغاز بنا تاکنون. محمد صحتی سردرودی از سرداب غیبت امام زمان(ع)، حرم شریف عسکریین(ع)،مرقد مطهر نرجس خاتون و دیگر اماکن‏ مقدسه این شهر سخن گفته است‏ و به تاریخ این شهر در طول 8 سال حکومت عباسیان پرداخته است.وی همچنین به‏ خاندان‏های علمی و تاریخی و حوزه‏های درسی این شهر و نیز به حوزه درسی میرزای شیرازی و فتوای بزرگی که‏ در تحریم تنباکو از این شهر صادر شد اشاره کرده است. مؤلف با ذکر اشعار و ارائه تصاویری از اماکن مقدسه این‏ شهر،بر زیبایی و جذابیت کتاب افزوده است.

بررسی آرمان شهر دینی و آرمان شهر حکیمی فارابی

برگزیده مقالات سومین اجلاس دوسالانه بررسی ابعاد وجودی حضرت مهدی است که به همت غلامحسین‏ احمدی،تدوین شده و دربردارنده مباحثی در تطبیق‏ جامعه جهانی و آرمانی عصر ظهور با تئوری جامعه‏ آرمانی حکیم فارابی است.فارابی نخستین فیلسوفی‏ است که آراء سیاسی شیعه را در کتاب‏ها و رساله‏های‏ خویش مدون ساخت؛از این روی نویسنده،مدینه فاضله‏ فارابی را برای این تطبیق برگزیده است.وی در مقدمه‏ پس از بررسی ریشه‏های انتظار جامعه آرمانی،به بررسی‏ بنیادهای آرمان شهر فارابی می‏پردازد.جامعه آرمانی آخر زمان را که تمام ادیان،منتظر وقوع آن‏اند،فقط جامعه‏ مهدوی می‏داند و با بهره‏گیری از روایات و آیات،آن را بر کرسی اثبات می‏نشاند و پس از توصیف عصر پیش از ظهور ویژگی‏های این جامعه آرمانی را به تصویر می‏کشد. واپسین بخش این نگاشته،مقایسه و تطبیق آرمان شهر فارابی با آرمان شهر دینی،از زاویه اهداف،ریاست و جامعه‏ متضاد آن است.

اسلام و تجدد

مهدی نصیری،نویسنده این کتاب،تجدد و تمدن‏ جدید،با همه ابعاد و ره‏آوردهایش را محصول خود بنیادی‏ بشر غربی و انحراف تمام عیار او از آموزه‏های وحیانی‏ می‏داند و به فرض حضور حاکمیت دین به معنای جامع‏ و حقیقی آن،هرگز تمدنی از نوع تمدن جدید،ظهور نخواهد کرد.و اگر حاکمیت اسلامی،در مقام تمدن‏سازی‏ بر می‏آمد،محصول آن تمدنی از نوع جدید و مشابه آن‏ نبود؛همان‏تگونه که با ظهور امام مهدی(عج)و استقرار حاکمیت صالحان،نشانی از این نوع تمدن نخواهد بود. نقد نظریه ترقی و تکامل تاریخ،توقیفی بودن علوم معاش، امام زمان و تمدن جدید،تعارض اسلام و تجدد،مروری بر توانمندی تمدن‏های ماقبل تمدن جدید،بحران تجدد، برخی از مباحث این اثر است که با بهره‏گیری از روایات، آیات و منابع جدید و قدیم غربی سامان یافته است مدرسه سالم‏ ماهنامه‏ ویژه‏نامه فلسفه برای‏ کودکان و نوجوانان‏ مردادماه 1385

مدرسه سالم

در مردادماه سال جاری،اولین شماره‏ ماهنامه«مدرسه سالم»با موضوع‏ «فلسفه برای کودکان و نوجوانان» منتشر شد.در این نشریه،مقالات و مطالب مختلفی درباره شیوه آموزش‏ فلسفه به کودکان و تاثیر این روش بر رشد و ارتقای فکر تحلیلی و انتقادی در این رده سنی درج شده است.

توجه به این نکته که آموزش کودکان‏ تاثیر شایانی در مراحل آتی زندگی‏ ایشان دارد،این امر بسیاری از متفکران‏ و فلاسفه را واداشته است که به طرح و ارائه راهکارهای نوینی برای بازنویسی‏ و بازنگری قواعد آموزشی متداول بپردازند.آنچه که در وهله اول،نظر ایشان را به خود جلب کرده است،بحث تغییر در روش سنتی یادگیری‏ کودکان در مدارس است که همان حفظ مطالب و ارزشیابی آن‏ها بر مبنای همین محفوضات است.آنچه که برای یک کودک اهمیت دارد و می‏تواند سازنده شخصیت وی در دوران بزرگسالی باشد،نه جمع‏آوری. صرف اطلاعات،بلکه افزایش قدرت تحلیل و نقادی است؛قدرتی که وی‏ به واسطه آن بتواند در مواجهه با مواردی که از قبل تجربه نکرده و امری‏ نو و تازه است،واکنش مناسبی را از خود بروز دهد و با تحلیل درست آن و احیانا با کشف مفاهیم پنهانی مندرج در آن موقعیت،درست‏ترین تصمیم‏ را اتخاذ کند.این کار ممکن نمی‏شود مگر با آموزش حساب شده و مدونی‏ که در آن از جدیدترین دستاوردهای«فلسفه کودکان»که رشته‏ای تقریبا جدید التاسیس است،بهره گرفته شود.در این مجله،راهکارهای آموزش‏ نوین فلسفه به کودکان ارائه شده و در واقع نوعی الگوی آموزشی برای‏ مربیان و معلمان است.هرچند چنین کاری در نوع خود،امری درخور است،اما باید آن را تنها مقدمه‏ای دانست برای ترویج مسئله بهینه‏سازی‏ امر آموزش کودکان.از طرفی دیگر اکتفا کردن به بیان تجارب و الگوهای‏ آموزش غربی،چندان برای نسل جوان که مسلما دارای گذشته تاریخی و فرهنگی متفاوتی هستند و نیز شیوه درک و فهم آن‏ها از عالم پیرامون‏شان‏ دیگر گونه است،کارساز نیست؛به عبارت دیگر اصول و الگوهای آموزشی‏ دیگری را اقتضا می‏کند.بنابراین به نظر می‏رسد اگر از تجارب مربیان و معلمان درگیر با مقوله آموزش کودکان در مدارس ایران،بهره گرفته شود، می‏توان امید داشت که برنامه آموزشی مناسب‏تری برای رشد نگرش‏ فلسفی کودکان و افزایش توان نقادی ایشان به دست داد.همچنین به‏ نظر می‏رسد باید مجلات و کتبی که مخصوص کودکان باشد و بتواند در موضوع مورد بحث مطالب متناسبی ارائه دهد،طبع و منتشر شود.

ماهنامه«مدرسه سالم»(مردادماه)1385 به صاحب امتیازی و مدیر مسئولی محمد رضا محمودیان در 64 صفحه منتشر شده است.

 معراج‏نامه،سفر معجزه‏آسای‏ پیامبر(ص) ماری رزسکای‏ ترجمه:مهناز شایسته‏فر مطالعات هنر اسلامی‏

معراج‏نامه

مترجم«معراج‏نامه»در نخستین‏ بخش کتاب نوشته است:کتاب خطی‏ «معراج‏نامه»که در 265 صفحه در کتابخانه ملی پاریس نگهداری می‏شود، کتابی است کاملا مصور با موضوع سفر حضرت محمد(ص)به معراج.این‏ کتاب در سده پانزدهم/نهم در هرات‏ برای دومین امیر تیموری نقاشی شده‏ است.معراج پیامبر،از مضامینی است‏ که در هنر نگارگری اسلامی به آن بسیار پرداخته شده و در هر دوره هنری نقاشان‏ و حامیان آن‏ها سعی در به تصویر کشیدن‏ این واقعه بزرگ داشته‏اند.«معراج‏نامه» که یازدهمین جلد از مجموعه آثار هنر اسلامی است،58 تصویر از مراحل‏ مختلف سفر پیامبر به معراج را با شرح کامل آن‏ها،در 158 صفحه به‏ خوانندگان ارائه داده است.

 نظم و راز محمود بینای مطلق‏ هرمس‏

نظم و راز

کتاب نظم و راز مجموعه‏ای از مقالات‏ و گفتگوهای دکتر محمود بینای مطلق‏ پیرامون حکمت الهی،مبانی و شأن هنر قدسی و تفسیر آرای متفکران سنت‏گرا است.تنوع موضوعات مطرح شده در این‏ کتاب چنان است که محققان و دانش‏ پژوهان علاقمند به مباحثی چون وحدت‏ درونی ادیان،ادیان تطبیقی،سمبولیسم، فلسفه افلاطون،فلسفه زبان،فلسفه علم‏ و ریاضیات،مبانی زیبایی‏شناسی،نقد تفکر و هنر مدرن و حتی ادبیات عرفانی‏ می‏توانند از آن توشه برگیرند.به ویژه آن‏که آشنایی مؤلف با اندیشه‏های‏ سنتی و مبانی متافیزیکی و نیز جریانات فکری فلسفی مدرن از یک سو و سالها تدریس و پژوهش در دانشگاه‏های ایران و غرب از سوی دیگر،سبب‏ شده است تا مطالب سراسر کتاب علی رغم ماهیت نظری آن‏ها،ساختاری‏ علمی،استدلالی و عقلانی داشته باشد.نگاه مؤلف کتاب و شیوه تجزیه و تحلیل ایشان،ما را به تماشای نظم کیهانی جاری و ساری در کل آفرینشژ می‏برد و از پیچیدگی‏های گوناگون آن رازگشایی می‏کند.

 مکتب ملاصدرا و فلسفه‏های غربی‏ گروه نویسندگان‏ بنیاد حکمت‏ اسلامی صدرا

صدرا و دیگران

بنیاد حکمت اسلامی صدرا کتاب‏ «مکتب ملاصدرا و فلسفه‏های غربی»را که حاوی مجموعه مقالات منتخب دومین‏ همایش جهانی حکیم ملاصدرا است،در 418 صفحه منتشر کرد.این مجموعه‏ مقالات مشتمل بر مقوله اول از مقالات‏ همایش با عنوان حکمت متعالیه و مکتب‏ ملاصدرا است.در این کتاب 33 مقاله‏ آمده است که سه مقاله از آن‏ها از انگلیسی‏ به فارسی ترجمه شده است.سید محمد خامنه‏ای رئیس بنیاد حکمت اسلامی‏ صدرا،در سرآغاز کتاب آورده است:یکی‏ از ضرورت‏ها و واجبات دوران ما ایجاد تفاهم و فهنم متقابل میان اندیشمندان‏ شرق و غرب است و یکی از وسائل این تفاهمات،اجتماعاتی است که در آن به‏طور آزاد افکار و عقاید باهم تبادل شوند و به دنبال بهترین‏ها تلاش‏ به عمل آید.معرفی فلسفه اسلامی به اندیشمندان جهان یکی از مقدمات‏ ضروری آشنایی این اندیشمندان مختلف جهان با یکدیگر است.محیط زیست طبیعی از دیدگاه حکمت متعالیه،جایگاه ملاصدرا در فرهنگ‏ عقلی اسلامی،رابطه نفس و بدن از دیدگاه ملاصدرا،روش‏شناسی فلسفه‏ صدرا،نظریه ملاصدرا درباره عقل عملی،مکتب حکمت متعالیه و تمایز آن از مکتب‏های فلسفی دیگر برخی از عناوین مقالاتی هستند که در این‏ مجموعه منتشر شده است.

 زائر شرق‏ شهرام پازوکی‏ انجمن حکمت و فلسفه‏

زائری از شرق

کتاب زائر شرق عنوان مجموعه مقالات‏ همایش بزرگداشت یکصدمین سال تولد هانری کربن،فیلسوف شهیر فرانسوی‏ است که به همت دکتر شهرام پازوکی‏ گردآوری و توسط موسسه پژوهشی‏ حکمت و فلسفه ایران منتشر شده است. این همایش در آذرماه سال 1382 برگزار شد و در آن استادانی از داخل و خراج از شکور به بحث و نظر درباره آراء و اندیشه‏های هانری کربن پرداختند. عناوین و مولفان مقالات این کتاب‏ عبارتند از:سیری در آرای هانری کربن،غلامرضا اعوانی؛مشرقیان جهان، غلامحسین ابراهیمی دینانی؛ارتباط تشیع و تصوف و ایران نزد هانری‏ کربن،شهرام پازوکی؛کربن و اهمیت فلسفه اسلامی در جهان کنونی، رضا داوری اردکانی؛فلسفه‏های ایرانی-اسلامی از نظرگاه هانری کربن، کریم مجتهدی؛مبانی فلسفه تطبیقی از دیدگاه هانری کربن،محمد رضا ریخته‏گران؛هانری نزد هنری کربن،بهمن نامور مطلق؛هانری کربن و روش‏ وی،پل بالاتفا؛تعالیم باطنی و فلسفه تاویل،جورج نصیب خیر اللّه؛در ضیافت عالم معنوی،یحیی بونو.

 برهان وجودی‏ برهان وجودی‏ از آنسلم تا کانت‏ اصغر واعظی‏ نشر فرهنگ اسلامی‏ 1385

رها از تجربه

در آشفته بازار نشر کتب فلسفی‏ در ایران،بیش از آن‏که عقل و منطق، چنان‏که از عنوان فلسفه چنین برمی‏آید، حاکم باشد،نوعی سردرگمی را چه در عرصه تالیف کتاب و چه در حوزه ترجمه‏ شاهد هستیم.شیوه عرصه نوشته‏های‏ فلسفی به گونه‏ای است که تو گویی‏ جریان تفکر فلسفی غربی،سیری پراکنده‏ و گسسته است که می‏توان هر از گاهی‏ کتابی را از این سیر جدا کرده،ترجمه و در اختیار خواننده ایرانی قرار داد.انگار نه‏ انگار که این کتابی که انتخاب شده،خود فرآورده جریانی پیشینی است که طرح‏ آن منوط به طرح عقبه فلسفی آن است. نتیجه این می‏شود که می‏بینید هرکسی در هر جایی با خواندن و ارجاع به‏ یکی از این کتاب‏ها،دعوی جدیدی را در سر می‏پروراند و با تطبیق نابجای‏ آن بر جریان فکری بومی،پرچمدار اصلاح‏طلبی اندیشه داخلی می‏شود.

درواقع مشکل اساسی طرح مفاهیم فلسفی-نظری در ایران عدم‏ توجه عمیق به بنیان‏ها و زیرساخت‏های نظری مقولات فلسفی است.این‏ امر مستلزم در پیش گرفتن نوعی صبوری و متانت فلسفی است که به‏ واسطه آن ضمن آشنا شدن و غور در مفاهیم فلسفی ایرانی-اسلامی، تقرب آگاهانه‏ای به آنچه که در سیر تفکر غربی گذشته است،حاصل کرد. با چنین اهتمامی می‏توان امید به طرح و شکوفایی مباحث مهم تطبیقی‏ در عرصه فلسفه داشت.

نگارش«برهان وجودی،از آنسلم تا کانت»درواقع همان چیزی‏ است که می‏توان از آن به نوعی خودآگاهی به آنچه که در لایه‏های‏ زیرین‏تر تفکر رایج امروز می‏گذرد،یاد کرد.توضیح آن‏که در زمانه‏ای‏ که موضوعات اصیل و اساسی فلسفی،همانند بحث وجود که مهم‏ترین‏ اصل نشسته است،کاوش و تحقیق در چنین مباحثی و در پیش گرفتن‏ فلسفه تطبیقی برای ایضاح سنت و ربط جریان فکری خودی با آنچه‏ که در غرب تفکر رخ داده است،کاری درخور است.اگرچه از عنوان‏ کتاب ظاهرا چنین برمی‏آید که این کتاب به دوره‏ای خاص از جریان‏ فلسفی غرب می‏پردازد،اما با مطالعه این کتاب خواننده درمی‏یابد که‏ بحث«برهان وجودی»خود حامل و حاوی مباحث مهم و پیچیده‏ فلسفی است.به عبارت دیگر درک و فهم این برهان،منوط به فهم‏ مقدمات بسیاری است،به طوری که موافقت یا مخالفت با این برهان‏ به معنای قبول یا رد تعدادی از مهم‏ترین قضایای فلسفی است.از این‏ روست که خواننده اهل نظر،خود را با کل تاریخ فلسفه مواجه می‏بیند. ارتباط برهان وجودی با مباحثی همچون وجود ذهنی و خارجی، وجود محمولی و رابط،ماهیت گزاره‏های وجودی و به‏طور کلی با آنچه‏ که در نسبت و مواجهه آدمی با جهان بیرون از خودش رخ می‏دهد و انسان را ناگزیر از پرسش و یافتن جواب در این مورد مهم می‏سازد، نشان دهنده اهمیت فوق الذکر این برهان است.«برهان وجودی» که اولین بار توسط آنسلم در قرن یازدهم میلادی مطرح شد،در کنار برهان جهان شناختی و برهان غایت شناختی،جزء براهین عقلی برای‏ اثبات وجود خداوند هستند.در این برهان،آنسلم با تکیه صرف بر مفهوم‏ خداوند به عنوان«موجودی که بزرگ‏تر از آن قابل تصور نیست»،در پی اثبات وجود خداست.به عبارت دیگر این برهان،برخلاف براهین‏ غایت شناختی و جهان شناختی که به ترتیب تجربه‏های معین و نامعین‏ را مبنای اثبات وجود خداوند قرار می‏دهند،با صرف نظر از هرگونه‏ تجربه ممکن و تنها با اکتفا به مفهوم پیشینی خداوند،درصدد اثبات‏ وجود اوست.با این توضیح که تصور چنین موجودی در ذهن،مستلزم‏ تحقق عینی آن نیز هست،چرا که«بزرگ»بودن هنگامی معنای اتم‏ خود را می‏یابد که در هر دو ساحت ذهن و عین تحقق داشته باشد.در واقع نحوه گذر از عالم ذهنی به عالم عینی،مسئله‏ای است که در این‏ برهان بیش از هر چیز دیگری اهمیت دارد.همان‏طور که قبلا بیان شد، نسبت وجود ذهنی و خارجی،خود از مسائلی است که نظر بسیاری از فلاسفه را از دیرباز تاکنون به خود مشغول اشته است و این فکر را نیز در ما برمی‏انگیزاند که چرا و از چه رو،چنین برهانی تا قبل از آنسلم طرح‏ نشده بود و این بیان در واقع یکی از علل اهمیت این برهان است.البته به‏ پرسش فوق می‏توان این‏گونه پاسخ داد که در عالم تفکر یونانی،ارتباط وجود عینی خداوند با کمال خداوند،آن‏گونه که در عالم مسیحی طرح‏ شده،اساسا مطرح نبوده و این قبیل از مفاهیم و اندراج آنها در مفهوم‏ خداوند بعدها اتفاق افتاده است.به برهان وجود آنسلم-که خواننده‏ می‏تواند با رجوع به این کتاب به تقریرهای گوناگون آن آگاهی یابد -انتقادهای فراوانی شده است.کسانی همچون گالینیون در زمان‏ خود آنسلم و بعدها توماس آکویناس و در دوره مدرن،کانت از جمله‏ متفکرانی بوده‏اند که مبانی این برهان را مورد سؤال قرار داده و چنین‏ طریقی را برای اثبات وجود خداوند برنتافته‏اند.برهان وجودی آنسلم، تقریر نوین‏تری نیز دارد که توسط دکارت بیان شده است.ولی می‏توان‏ گفت در اصول تفاوت چندانی با برهان آنسلم ندارد،«در واقع دکارت به‏ کمک این برهان،حلقه پیوندی میان جوهر مجرد و جوهر مادی»برقرار می‏کند.از آن‏جا که عمیق‏ترین نقدها برهان وجودی توسط کانت‏ مطرح شده است،بیشترین حجم این کتاب به بررسی انتقادات کانت‏ اختصاص دارد.از دیگر نکات قابل ذکر این کتاب،نگاه تطبیقی مولف به‏ این مقولات است.بدین ترتیب که نویسده«فهم دقیق انتقادات کانت‏ و ارزیابی آن را منطو به درک مبانی صدر المتالهین می‏داند».مواردی‏ آن را منوط به درک مبانی صدر المتالهین می‏داند».مواردی‏ همچون محمول حقیقی یا رابط حکم از دید کانت و صدر المتالهین،اعتبار تقسیم احکام به تحلیلی و ترکیبی در فلسفه کانت و نسبت آن با تقسیم‏ قضایا به حمل‏های اولی ذاتی و شایع صناعی توسط ملاصدرا و همچنین‏ تحلیل ماهیت گزاره‏های وجودی از دیدگاه این دو فیلسوف.

هرچند نویسنده،برهان وجودی آنسلم را براساس تمایزی که ملاصدرا بین احکام ذهن و عین قائل است،مبتنی بر مغالطه‏ای از نوع خلط مفهوم‏ با مصداق می‏داند و آن را غیر مقنع و نامعتبر می‏داند،اما اذعان دارد که‏ تعیین دقیق وجه نادرستی آآن بسیار دشوار است.لذا کل کوشش نویسنده‏ در این کتاب معطوف به پرسش‏هایی از این دست است که:«به راستی‏ چه خصوصیتی در برهان وجودی است که سبب شده این برهان از قرن‏ یازدهم میلادی تاکنون معرکه آرای دو دسته از فیلسوفان مطرح جهان‏ باشد؟آیا این برهان قادر است بدون بهره‏گیری از هیچ مفهوم تجربی و صرفا با تکیه بر مفهوم پیشینی خداوند،وجود او را اثبات کند و یا در پی این‏ استدلال به ظاهر موجه مغالطه‏ای ظریف نهفته است.»

به‏طور کلی شیوه طرح مباحث و بیان انتقادات وارده بر این برهان،به‏ گونه‏ای است که خواننده با وجوه آشکار و پنهان آن آشکار شده و می‏تواند با همراهی با جریان کتاب به تاثیرات برهان وجودی آنسلم به سیر فلسفی‏ پس از او حد اقل تا کانت پی ببرد.رجوع نویسنده به آثار اصیل و دست اول‏ به زبان‏های عربی ولاتین،بر صبغه تطبیقی آن افزوده است.