# یدر از نگاه پسر

(نگاهی گذرا به احوال، آثار و افکار استاد علامه دکتر ملا عبدالله احمدیان)

احمد احمدیان ـ مدرس دانشگاه آزاد اسلامی مهاباد

ييراسته از همهٔ رذايل.

آز و نیاز را در ساحت وجودش راهی نبود. از گرداب ریاست و مرداب سیاست پرهیز و گریز داشت. نه در سر سودای جاه، و نه در دل غوغای مقام داشت. نسبت به اهل فضل واقعی فروتن بود، برعکس بر مدعیان و لفاظان، نگاهی سرد و در خور آنان داشت. محضر ش کعبهٔ آمال دانشجویان و طلاب و پژوهشگران و محل حل مشکلات و معضلات علوم به شمار می آمد. از چاپلوسی و خوشامدگویی به شدت بیزار بود. نه در سراسر عمر نسبت به احدی چاپلوسی کرد و نه به مداحی هیچ شخصیتی - چه حقیقی و چه حقوقی - پر داخت و نه چاپلوسی دیگری را نسبت به خود بر می تافت. زخارف و زیورها و تفاخر و تكاثر دنيا در نظر ش ناچيز و بي ارزش مي نمو د. خوش مشر ب و مجلس آرابود. لبخند رخسارش، چون آهنگ گفتارش، نماد طنزي روح افزا بود. حافظه اش چنان فراگیر و دامن گستر بود که همهٔ خوآنده ها و دیده ها و شنیده ها از روزگار کودکی، چون لوح محفوظ بر خاطرش نقش بسته بود. حدت ذهن و قدرت هوش و استعداد شگفت انگیز استنباط و تحلیل قضایانیز به مدد حافظه اش شتافته بو دند و افزون بر آنها، عشق و افر به مطالعه و آموزه و اندوزهٔ علمي نيز با ذات استاد جوش خورده و پیوند یافته بود و الحق که بدیع زمان بود و فرید دوران. به تایید همدوره ای های استاد، غالب اساتید ایشان و بویژه دانشمند استرگ و علامهٔ مفضال و بی همال، استاد ملا محمدباقر بالک، متكلم بي بديل معاصر و صاحب كتاب ماندگار « دررالجلاليه» در دو جلد قطور در حوزهٔ کلام و فلسفهٔ اسلامی، که به پشتگرمی حافظهٔ درخشان خود به فلک باج نمی داد، شاگرد خویش «ملا عبدالله» را خوب شناخته بود و گاهی در نقل مطالب، جانب احتیاط را نگه مى داشت و از او تأييديه مى خواست و مى گفت «: ملا عبدالله اينطور

علامه احمديان دايرة المعارف زنده اي بود از علوم انساني و اسلامي و معارف بشرى: از لغت و زبان، ادب و بيان، ملل و نحل، فلسفه و حكمت و منطق، علم رجال و انساب، فقه اللغه و فرايض، فقه و علم اصول، تاریخ و جغرافیا، هیات و نجوم و اسطرلاب و ریاضیات و

آتش غم بي تو تا در جان كردستان فتاد آتش حسرت نه در ایران که در کیهان فتاد رفتی سوی عرش و چشم فرش در دنبال تست زین سفر هنگامه ای در گنبد گردان فتاد ولوله از میزبان در عالم بالا گرفت غلغله در محفل گردون از این مهمان فتاد آن مقامات منيع و آن مقالات بديع آن رسالات نو، آن سان از کف انسان فتاد صيت تو عالم بگيرد، نام تو پايا بود کی نشان چون تویی در بوتهٔ نسیان فتاد

این ناچیز کمبضاعت چگونه می تواند دربارهٔ آنکه در زمان خود «محيط فضل و آداب» بود و مجمع الفضايل، و جامع علوم و معارف انسانی و کلیهٔ دانشهای معقول و منقول بود، چیزی بگوید و از بحر وجود ذي وجود و آثار محمود او چقدر مي تواند در كوزه كم گنجايش مقالهٔ ناقابل خودبريزد؟ امابه هر حال به حكم «ما لايدرك كله لايترك **کله»،** قطره ای از دریای کمالات و فضایل و اندیشه های والا و جامعیت حجیت آفرین استاد علامه دکتر حاج ملا عبدالله احمدیان را بر مى شماريم.

استاد ما چهره ای شاداب و جذاب داشت، با قامتی کو تاه و شخصیتی بلند که در آن اندام دلارام، جهانی صفا و اخلاص، کمال و جمال " فضل و هنر، عزت نفس و مناعت طبع، دانش و بینش ، حکمت و معرفت ، مهر و عطوفت و انسانیت ، علو روح و سعهٔ صدر، ظرافت طبع و لطافت ذوق جای گزیده بود که گفتی: «جهانی است بنشسته در گوشه ای.» «لو جئته لرایت الناس فی رجل /و الدهر فی ساعة و الأرض فى دار». حافظهٔ سحار، هوش و خرد سرشار، خوش ذوقى و خوش محضری، حضور ذهن و حاضرجوابی، آزادگی و وارستگی، حق پرستی و زورستیزی، صراحت و صداقت و شهامت، گرمی و شورانگیزی بیان، گسترهٔ دانش و بینش و حکمت و معرفت، خط چشم نواز و دلربا، نثر دل آویز و شیوا، استقلال رأی و اندیشه، استحکام تفكر و استواري تعقل، استغناي روح و روان: آراسته بر همهٔ فضايل/

## ۲۴ نسلام

فلکیات و تشریح، معانی و بیان و بدیع، عروض و قافیه، تفسیر قر آن و قر آن و قر آن پژوهی، حدیث شناسی و حدیث پژوهی، اسلام شناسی و دین پژوهی و معرفت شناسی، کلام جدید و کلام قدیم و حتی فلسفهٔ دین و فلسفهٔ غرب و جامعه شناسی و روان شناسی و علوم طبیعی و هنرشناسی و هنرپژوهی.

استاد احمدیان وقوف و آگاهی بر دانشهای مذکور و اخیر را برای یک مبلغ دین ضروری می داند و در کتاب «اسلام پژوهی و روش شناسی معرفتی» (زیر چاپ) چنین می گوید: «مبلغ دین باید از جامعه شناسی و روان شناسی تا این حد آگاه باشد که بتواند در فضای تمایلات دسته ها و گروههای مختلف، نقطه های جذب و دفع و نقطه های ذوب و انجماد را تشخیص دهد تا بتواند در اثنای تبلیغ که به این فضاها می رسد، با محاسبه این نقطه ها و کار کردن روی آنها تحول عمیقی در این فضاها به و جود آورد. مبلغ دین باید علاوه بر جامعه شناسی و فلسفهٔ ادیان و منطق استدلالی، در علوم زمین شناسی، نجوم و گیاه شناسی و نیرست شناسی و اندام شناسی و فیزیک و شیمی و بقیهٔ علوم زمان، اطلاعات کافی داشته باشد. ضرورت این آگاهی ها و این اطلاعات بدین جهت است که همچنان که در سابق بیان گردید، همیشه در امر تبلیغ دین ساختمان های محکم قدیمی منهدم می گردند و بناهای محکم جدیدی تأسیس می شوند.»

والحق که خود استاد احمدیان مصداق بارز و عینی و الگوی تمام عیار یک مبلغ دینی بود که واجد کلیهٔ صفات و ویژگی های ذکر شده برای یک مبلغ دینی در اثر فوق الاشاره بودند.

آنچه از آثار قلمی استاد بر جای مانده هر چند در کردستان ایران و در میان جامعهٔ اهل سنت ایران هم از حیث متد و روش علمی - پژوهشی و شیوهٔ تحلیلی - انتقادی و کیفیت و کمیت تو آمان آثار تألیفی - تحقیقی و هم از لحاظ حجیت و جامعیت آثارش منحصر به فرد هستند (جدای از اینکه آثار چاپ شدهٔ استاد، در واقع نیمی از آثار تألیفی ایشان را در بر می گیرد و هنوز نیمی از آثار استاد یا زیر چاپ یا آمادهٔ چاپ اند)، ولی نسبت به گسترهٔ معرفت و دانش وی و بینش ژرف و ذهن وقاد و تحلیلگر وی و تفکرات و اندیشه های والا و نو گرایانهٔ وی و نسبت به سلطنت و هیمنهٔ علمی وی، اندکی است از بسیار و قطره ای است از دریای زخار! و این آثار عشری از عشیر مقام علمی و تفکرات و اندیشه های والای او را نمی نمایاند.

اقبال عامهٔ دانشجویان، دانشگاهیان و پژوهشگران حوزه های مختلف علوم اسلامی و الهیات و معارف اسلامی به تألیفات و تحقیقات استاد احمدیان، از دیگر موفقیت های چشمگیر و کم نظیر ایشان می باشد، طوری که دو تألیف از تألیفات ایشان: «کلید حدیث شناسی» و «سیر تحلیلی کلام اهل سنت» سالهاست که منبع آزمون تعیین سطح و اعطای مدرک به روحانیون اهل سنت ایران هست که این آزمون هر ساله توسط دانشگاه تهران بر گزار می شود و تعیین این کتابها نیز به عنوان منابع این آزمون، توسط دانشگاه تهران صورت پذیرفته است. همچنین در بسیاری از دانشگاهها، کتابهای: «کلید حدیث شناسی»،

«تاریخ حدیث»، «کلام جدید»، «قر آن شناسی»، «الایضاح»، «سیر تحلیلی کلام اهل سنت» و دیگر تألیفات و تحقیقات استاد احمدیان به عنوان کتاب درسی دانشگاهی در رشته های «علوم قر آن و حدیث» و «فلسفه و کلام اسلامی» مورد استفادهٔ اساتید دانشگاه و دانشجویان قرار می گیرند و بسیاری از این کتابها به عنوان منابع آزمون کارشناسی ارشد دانشگاهها در رشتهٔ الهیات و معارف اسلامی توسط برخی از اساتید دانشگاهی معرفی می شوند.

جالب اینکه غالب کتابهای پیش گفته همزمان با تدریس دروس دانشگاه آزاد دانشگاهی مربوطه و واحدهای دانشگاهی همنام در دانشگاه آزاد اسلامی مهاباد (در طول ۱۰ سال تدریس استاد احمدیان در این دانشگاه [ از سال ۱۳۷۲ تا ۱۳۸۲] و به علت کمبود یا نبود منابع تحقیقی مرتبط، توسط استاد احمدیان تألیف شده اند و توسط خود ایشان در همانجا تدریس شده اند. از دیگر خدمات علمی -فرهنگی ایشان اینکه به همت تدریس شده اند. از دیگر خدمات علمی -فرهنگی ایشان اینکه به همت و پایمردی و پیگیری استاد احمدیان و به خاطر جایگاه رفیع علمی ایشان و تألیفات گرانسنگ وی بود که با تأسیس دو رشته دانشگاهی «زبان و ادبیات عرب» و «علوم قرآن و حدیث» در دانشگاه آزاد اسلامی مهاباد موافقت شد و این رشته ها هم اکنون دایر می باشند و هر ساله دانشجویانی برای تحصیل در این دو رشته مورد پذیرش قرار می گیرند. او استادی بود که اگر در یکی از پهنه های علوم انسانی و در یکی از حوزه های علوم و معارف اسلامی، دست به قلم می برد، اصحاب دعوی را چاره ای نبود جز سپر افکندن!

ایشان از همان دوران طلبگی چنان به فضل و علم و ادب و قوهٔ اجتهاد و استنباط و استقصامشهور و از اقران و مسن تران از خود متمایز گردید که در کلیهٔ علوم و معارف اسلامی و انسانی و دانش های معقول و منقول و علوم ادبی، فرد شاخص و ممتازی شناخته شد. و یکی از چند ستارهٔ «قدر اول» آسمان علم و معرفت و فضل و ادب کردستان و اهل سنت ایران به شمار آمدو کم کم به مقامی رسید که شعر «بُحْتری» شاهد صادقی بر آن است که: و أری الخلق مجمعین علی فضر لک ما بین سید و مسود / عرف العالمون فضلک بالعله مقل و قال الجهال بالتقلید.

و خصال و استعدادهای ذاتی و فضایل و کمالات اکتسابی اش او را در علم و معرفت و ادب، مشار بالبنان خاص و عام ساخت تا بدان جا که نه مغبوط بلکه محسود عدهٔ قلیلی از همگنان گشت؛ محسودیتی که نه تنها تا زنده بود، بل پس از مرگش نیز او را رها نکرد. در این خصوص شاعر عرب چه خوش سروده: صم اذا سمعوا خیراً ذکرت به /و ان ذکرت بشر کلهم آذن /ان یسمعوا ریبة طاروا بها فرحاً /منی، و ما سمعوا من صالح دفنوا. یعنی: «اینان اگر کسی مرا به نیکی یاد کند، همگی کراند، اما اگر به بدی یاد شوم، همه سر تا پا گوشند. اگر تهمت و سخن نامناسب و مشکوکی درباره ام بشنوند، از خوشحالی به پرواز در می آیند و آن را به همه می رساندند و بازگو می کنند و اگر چیز خوبی از من بشنوند، آن را پنهان می کنند و زیر خاک می نهند.»

در حالى كه أينان به قول «أبوتمام» غافلند از أينكه: و اذا أراد الله نشر فضيلة طويت أتاح لها لسان حسود / لولا اشتعال النار فيما جاورت

#### اما كان يعرف طيب عرف العود.

و به قول حافظ: او را به چشم پاک توان دید چون هلال/هر دیده جای جلوهٔ آن ماه پاره نیست.

استاد علامهٔ مفضال، دانشمند بی همالی بود که تو آمان مرجعیت و جامعیت حجیت آفرین را در کلیهٔ علوم و معارف اسلامی و دانش های معقول و منقول در کردستان ایران و جامعهٔ اهل سنت ایران در دوران معاصر، دارا بود. و البته تتبعات و تحقیقات و تألیفات و تصنیفات متعدد و گوناگون تحلیلی، روشمند و آوانگارد ایشان که حاوی و در برگیرندهٔ نظرات و دیدگاههای ابتکاری، انتقادی و بدیع ایشان است، به اضافهٔ قریب به ۵۰ سال جالس بودن بر کرسی تدریس کلیهٔ علوم و معارف اسلامی و دانش های معقول و منقول در کلیهٔ سطوح، به همراه مقالات پر شمار علمی - تحقیقی و ادبی بر شمار علمی - تحقیقی و ادبی - فرهنگی گواه صادق این ادعاست.

هر چه او نگاشته نمونهٔ کاملی از تحقیق و تحلیل و تتبع و موشکافی و استنباط و استقصای علمی و قضاوت درست و نکته سنجی های ظریف و استشهادات لطیف است و رشحات قلم پر بر کات او در نوع خود بی نظیر است و اقوال تحقیقی او حجیت داشته و راه گشای محققان و متتبعان است. در این خصوص دانشمند فرزانه و فرهیخته و علامهٔ مفضال قاضی ملا محمد خضری اشنوی حنفی که صاحب تألیفات عدیدهٔ چاپ شده به زبان فارسی و عربی می باشند، در بخشی از نامهٔ مورخهٔ ۱۳۶۵/۷/۱۴ خود که در خصوص یکی از تألیفات استاداحمدیان آن را نگاشته اند، چنین می نویسند:

«فاضل اندیشمند، استاد عالی مقام، حضرت مستطاب فضایل آداب، آقای حاج ملا عبدالله احمدیان «دامت بر کات افاضاتکم،» رسالهٔ حسنی المقالهٔ «سبغک أحق» به وسیله برادر محترم آقای موفقی زیارت و بر چشم نهاده شد؛ از حی منّان جلّ جلاله دوام صحت وجود مبارک آن دانشمند اندیشمند را خواستارم. واقعاً انشا و املا و ربط و ضبط و مدعی و ملازمهٔ دلایلش بسیار بسیار از تألیفات امثال حقیر از هر لحاظ رساتر و شیرین تر و به قول مرحوم مبرور قاضی مکری نورالله مرقده دندان دارتر است و اینکه نامش «سبغک أحق» می باشد، باید هر مطالعه کننده ای عرض کند: «سعیک اشکر،» محب صمیمی - قاضی خضری کاتری، محب صمیمی - قاضی خضری کاتری، محب صمیمی - قاضی

تجلی و تشعشع علمی و ادبی علامه احمدیان در سخن و سخنوری و تدریس و نحوهٔ تکلم و شیرین بیانی و سخنرانی های ادبی و مواعظ و خطبه ها و خطابه هایش نیز همانند آثار مکتوبش کاملاً هویدا و آشکار و نمایان بود.

می توان گفت که استاد علامه ، کلامش همانند نوشته اش و نوشته اش و نوشته اش همانند کلامش، دلنشین و جذاب و شیوا و دلربا و در عین حال فخیم و فاخر و دارای جزالت و عذوبت توأمان بود. استاد علامه، با همهٔ خوش قلمی و روان نویسی که مسلماً در تحریرات و نویسندگی از « أمراء بیان) شناخته می شود، بیان شفاهی و تدریس و سخنرانی و خطابه و مواعظش نیز همانطور بود. طوری که مشکل است در کردستان

ایران و در دورهٔ معاصر کسی رایافت که در شیرین سخنی، خوش بیانی، فصاحت و بلاغت و ملاحت و طلاقت کلام و لسان برتر، از او بالاتر باشد.

در کلام و گفتار و سخنان وی به هنگام خطابه و سخنرانی، از نظر فظی هیجان و حرکتی خاص دیده می شد که تأثیر آن شبیه نواهای مهیج و شورانگیزی است که از آلات طرب بر می خیزد، و ولوله و خوغایی در شنونده بر می انگیزد، و البته صفت بارزی که هم در گفتار و سخنرانی های ادبی و خطابه ها و مواعظش و هم در نوشتارها و آثار ادبی و علی الخصوص در نثر کردی و نثر های مسجع و مناجات های مسجع کردی ایشان، وی را از دیگر سخنرانان و سخنوران و نویسندگان و خطبا مشخص و ممتاز و متمایز می سازد، همان دبدبه و طنطنه و فطبا مشخص و ممتاز و نوشتار و سخنان او پدیدار است و الحق آن قبی که در ادبیات عرب به «أعشی» داده اند و او را «صناجه» گفته اند، نیر ادر شعرش زمزمه و صدایی (انعکاس صوتی) هست و گویی که در زیرا در شعر او، کس دیگر نیز همراه و هم آواز با شما آن را می خواند، به تمام معنی دربارهٔ نوشتار ادبی و گفتار و سخنرانی های می خواند، به تمام معنی دربارهٔ نوشتار ادبی و گفتار و سخنرانی های علامه احمدیان نیز صدق می کند.

آنان که سعادت حضور در پای سخنرانی های ادبی و سخنرانی های علمی و خطابه ها و مواعظ و سخنرانی های دینی - معرفتی ایشان را داشته اند، می دانند که چون او لب به سخن می گشود، «قند فراوان» از دو لب خود می ریخت و به راستی که این بیت شعر وصف حال اوست که: چون به سخن گرم شود مرکبش/جان به لب آید که ببوسد لبش. علاوه بر همهٔ اینها، نثر کردی استاد احمدیان دارای سبک و اسلوبی ویژه و منحصر می باشد. نثر کردی ایشان نثری جاذب و اثر گذار و با قدرت انتقالی شگفت و توصیف های واقع نما می باشد. چنانکه بعد از مطالعه، سیمای یکایک شخصیتها و تک تک مناظر تا مدتها در ذهن موانده می ماند و با آنها زندگی می کند. نثر کردی ایشان از جنبه های مختلف زیبایی شناختی و عرفی ساختواژی، آوایی شناختی و واژگان شناختی، جای تحقیق و تأمل و درنگ بسیار است.

نشر کردی وی، نشری محکم و منسجم و استوار و پرنفس، نافذ، صریح، دقیق، صمیمی، حساس و زنده و واقعی و عاری از یکنواختی ملال آور است. علاوه بر این نشر کردی او نشری است شاعرانه، هم از نظر فرم و صنایع لفظی و هم از نظر محتوا و درونمایه و صنایع معنوی. نشر کردی او طرز و طور منحصر به فرد دارد و در واقع «سبک اختصاصی یا شخصی» اوست و به قول معروف: نشر، معرف نویسنده است و نام گوینده را جار می زند.

نشر فارسی وی نیز که در کتابهای تحلیلی - تحقیقی و آثار علمی - پژوهشی به آن بر می خوریم (نه در آثار ادبی که به زبان کردی نگارش یافته اند و از آن یاد شد)، در خور تأمل و تحقیق و بررسی است. استاد علامه در غالب آثار فارسی خویش، لعابی نازک از صبغهٔ داستانوارگی و طنزگونگی بر نشر محققانه و تحلیلی خود می نشاند تا خواننده حتی پس از ساعتها مطالعه، گرد ملال بر رخسارش نشیند و این همان هنر

«سهل ممتنع» است.

با وجود تبحر کم نظیر استاد، در زبان و ادبیات عرب، درصد لغات و ترکیبات و اصطلاحات عربی در نثر فارسی او اندک است و آن هم اولاً لغات آشنا و جا افتاده و در ثانی در خدمت کلیت زبان و مکمل آهنگ کلام است. به همین دلیل است که نثر فارسی او را «نثری جوان» خوانده اند. ایشان گاهی برای تحلیل، توجیه و اثبات سخن، از تشبیه، تمثیل و تلمیح سود می جوید، اما نه چنانکه خوانندهٔ غیرمتخصص درنیابد. نثر فارسی او از جمله نمونه های عالی، سالم و سرزندهٔ نثر محققانه معاصر است.

یکی از شگفتیهای شخصیت استاد علامه، به رغم درون پیچیدهٔ فلسفی و تفکر جدی و روحیهٔ علمی ایشان، شوخ طبعی ها و نکته گیریها و مطایبات اوست. گرچه در تمام آثار ایشان رگه هایی از طنزی پنهان را می توان ردیابی کرد، امانوشته های مشخصاً طنزی ایشان، یکی «گه لحو» است (که داستانی است به زبان کردی و در ۱۲۷ صفحه که در سال ۱۳۷۰ است (که داستانی است به زبان کردی و در ۱۲۷ صفحه که در سال ۱۳۷۰ طنز اجتماعی ایشان که در رادیو مهاباد (۱۳۵۱ -۱۳۵۹) قرائت و پخش می گردید و بالغ بر ۱۰۰۰ برنامه و نوشتهٔ طنز اجتماعی می باشد (به زبان کردی). همچنین منشآت و نامه های ادبی ایشان، به ویژه نامه های ادبی مبادله شده بین استاد احمدیان و استاد محمد نوری (عطری گلولانی)، مبادله شده بین استاد احمدیان و استاد محمد نوری (عطری گلولانی)، ادیب و شاعر بزرگ معاصر کرد، که حدود ۱۰۰ صفحه می باشند.

طنز استاد احمدیان ابزاری است برنده در خدمت انتقاد؛ انتقاد از خرافات و کج اندیشی ها و کج فهمی های رایج و مرسوم و عادات و سنت های مألوف جامعه که ظاهر آاین عادات مذموم و رسوم و سنت های نکوهیدهٔ اجتماعی، صبغهٔ دینی و مذهبی نیز به خود گرفته اند و از سوی عامهٔ مردم، ممهور به مهر دین و مذهب شناخته شده اند. استاد احمدیان در طنزهای اجتماعی خود اندیشمندانه و روش اندیشانه و به گونه ای روشمند، مرز میان دین معقول و مستدل و مستند را با خرافات و عادات و رسوم مألوف و سنت های مذموم [بدعت ها] که با دین عجین و آمیخته شده اند، مشخص و نمایان ساخته و مخاطب خویش را نیز حکیمانه از این مرزبندی و مرزشناسی می آگاهاند و مطلع می سازد.

استاد علامه در طنزهای اجتماعی خویش، «رندی اندیشه ور و روشنفکری تیزبین» و نکته یاب و باریک بین است و باطنز خاص خود به گونه ای کاملاً هنرمندانه و روشمند به خرافات و رسوم و سنت های نکوهیدهٔ رایج می تاخت و در این کار اهل مجامله نبود. این خصلت طنزپردازی وی با آن «شخصیت و قیافهٔ تودار» و در کنار آن کارنامهٔ درخشان و بلند بالای علمی - فرهنگی و تحلیلی - تحقیقی، تأثیر مضاعف داشت.

علاوه بر همهٔ این فضایل و کمالات و این همه هنرهای گوناگون، استاد احمدیان در هنر خوشنویسی و در نگارش و کتابت انواع و اقسام خطوط ایرانی و اسلامی متبحر و متخصص بود و از خوشنویسان نامور معاصر کردستان محسوب می گردد. استاد علامه خطی بسیار خوش و نیکو داشت که نستعلیقش به پر طاووس و نسخش بر عارض عروس

طعنه مي زد.

از دیگر جنبه های شخصیت چند بعدی استاد علامه، فعالیت چشمگیر و مداوم و اثر گذار ایشان در عرصهٔ مطبوعات و نشریات است. استاد علامه در مدت ۲۵ سال فعالیت مطبوعاتی (۱۳۵۸-۱۳۸۳) بیش از ۲۰۰ مقالهٔ علمی، تحقیقی، تحلیلی، تاریخی، ادبی و انتقادی نگاشته اند که بالغ بر یکصد مقاله از آنها در زمان حیات ایشان و در بیش ۲۰ نشریهٔ کشوری و منطقه ای و محلی چاپ و منتشر شده اند که اولین آنها مقاله ای است تحت عنوان: «می دانید دعو ابر سر چیست؟» در دفاع از مواضع اهل سنت ايران در بحبوحة انقلاب كه در روزنامة اطلاعات ، سه شنبه ۱۲ مر داد ۱۳۵۸ به چاپ رسیده است و آخرین مقاله ای که در زمان حیات شان چاپ شده مقالهٔ «سوکه ئاوریک له میژووی زمان و ویژه ی کوردی» است که در هفته نامهٔ سیروان و در روز شنبه ۸۳/۳/۲۳ یعنی دقیقاً در روز ارتحال ایشان به چاپ رسیده است و آخرین مقاله ای که تا این لحظه و بعد از فوت ایشان چاپ و منتشر شده است، مقاله ای است تحت عنوان «گاهی خداوند پیروزی را به تأخیر می اندازد» که در مجلهٔ ندای اسلام منتشر شد و در واقع یکصد و سی و پنجمین مقالهٔ منتشر شدهٔ استاد احمدیان می باشد.

از دیگر ابعاد شخصیت چند بعدی استاد احمدیان، تخصص و تبحر ویژهٔ ایشان در فلسفهٔ اسلامی بود که در این رابطه تنها به ذکر نقل قولی از «دکتر رضا گرجی زاد» در ماهنامهٔ سراسری و وزین کیهان فرهنگی، شمارهٔ ۲۱۴، مرداد ۸۳، صفحهٔ ۴۲ اکتفا می کنیم که در مقاله ای تحت عنوان: «یادکردی از عالم عامل کرد: حاج ملا عبدالله احمدیان و ۵۰ سال خدمات فرهنگی» چنین در رابطه با این بعد از شخصیت استاد، سخن می گوید:

«مرحوم استاد احمدیان از نادر افراد در بین حوزه های علمیهٔ اهل سنت کرد بود که به فلسفه روی آورد و با پشتکار و جدیت موفق شد کتابهای این رشته از جمله «شفا»ی ابن سینا و «منظومه» سبزواری رانزد دو تن از نامداران علمای کرد، علامه ملا باقر بالک و علامه ملا عصام الدین شفیعی بخواند و بعدها موفق شد خود نیز به تدریس انتقادی آنها بپردازد.»

یکی دیگر از ابعاد و جنبه های بر جسته و ممتاز شخصیت چند بعدی علامه احمدیان استقلال اندیشگی ایشان بود. استاد احمدیان خوشبختانه در تمام طول زندگانیش استقلال اندیشگی خویش را حفظ و صیانت کرد و در دام هیچ جریان و گروه و دسته و تشکل و تحزب و حاکمیتی نیفتاد و گرفتار عوامزدگی رایج و متداول نیز نگر دید. همین استقلال اندیشه به علاوهٔ عدم ارتزاق از دین و همچنین نگر دید. همین استقلال اندیشه بعد علمی - تخصصی ایشان که مقوم هجرت تخصصی و چند منبعی بعد علمی - تخصصی ایشان که مقوم اندیشه ورزی و تولیدگری ایشان بود، و نیز درد دین داشتن (هم دغدغهٔ توانایی دین و هم دغدغهٔ خلوص دین را به طور تو آمان داشتن) به اضافهٔ علاقهٔ وافر به فکر و هنر و ادبیات و مطبوعات و همچنین نگاه انتقادی و بینش تحلیلی ایشان و درک شرایط و مقتضیات و نیازهای زمانه، مجموعاً باعث شد که به عنوان بر جسته ترین و گویاترین الگوی

روشنفکری دینی در کردستان ایران مطرح و مطمح نظر باشد.

در همين رابطه دكتر جلال جلالي زاده - استاد گروه فقه شافعي دانشگاه تهران و نمایندهٔ پیشین مردم سنندج در مجلس شورای اسلامی - در مقاله ای تحت عنوان« : استاد احمدیان به تمام معنا، یک روشنفكرديني بود» (هفته نامه سيروان، شماره ۲۷۹، ۳۰ خرداد ۱۳۸۳، صفحهٔ ۴) چنین می گوید: «یکی از ویژ گیهای فراموش ناشدنی ایشان، درک نیاز و ضرورت جامعهٔ کتابخوان و قشر تحصیلکرده بود که در هر موضوعی احساس نیاز می کرد، اثری را تدوین و تألیف می کرد. در مسائل فقهي، كلامي، تاريخ، معرفي شخصيت ها و مسائل كلامي جدید، آنچه را در توان داشت به رشتهٔ تحریر در آورد. او زنده است، زيرابا آثار جاودان و احساس مسئوليت و دفاع از مكتب، نه تنها حيات خود را جاودان کرد، بلکه با آگاهی بخشی و آیمان به راه خود و عشق به خدمت، توانست رسالت و تعهد خود را در ابلاغ پیام دین ایفا نماید. او هم مسجد را می شناخت و هم دانشگاه را و هم حامی فرهنگ ملی بود و هم مدافع ارزشهای دینی و به همین دلیل بود که در میان اقشار مختلف از احترام خاصى برخوردار بود. أن مرحوم تلاش كرد تا اسلام را به عنوان مکتب تعقل و تدبر و تفکر بشناساند و دین را بر اساس تحقیق معرفی کند و شبهه ها را از ذهن و مغز جوانان بزداید و با طرح مسائل فکری، مخاطبانش را به اندیشیدن وا دارد و با تشویق اندیشه ورزی به حل مشکلات جامعه اهتمام نماید. او توانست در احساس، فكر و شعور مردم انگيزش ايجاد كند و استعدادها را به شکوفایی وا دارد. آنچه که موجب تمایز او از دیگران شده بود، شناخت زمان و درک نیازها و ضرورت ها و تلاش برای پاسخگویی به مسائل مستحدثه و شبهات بود. او نشان داد که انسان باید تا دم مرگ لحظه ای ننشيند و از تلاش باز نماند و خود را وقف روشنفكري و تنوير افكار نماید. در افکار و اندیشه های خود تجدیدنظر نماید و لحظه ای از رشد و دگرگونی باز نماند. وی حقیقت جویی جوانان را درک کرده بود و بدین سبب عشق و علاقهٔ زایدالوصفی به او نشان می دادند و در مورد او مقالات و مطالبی می نوشتند. او هر گز در بند تقلید گرفتار نشد، بلکه تحقیقات و پژوهشهای آزادانه،استفاده از مراجع متعدد و آزاداندایشی، در تكامل فكر و سير انديشة او مؤثر بود. ايشان به تمام معنا يك روشنفكر دینی بود؛ زیرا هم زمانشناس بود و هم مسائل جامعه را به خوبی تشخیص می داد و هم دید انتقادی داشت و هم دلسوز بود.»

و اما نکتهٔ حائز اهمیت اینکه، استقلال اندیشگی علامه احمدیان، البته به معنی بر کنار ماندن ایشان از مسائل سیاسی و اجتماعی دوران زندگی اش نیست، بلکه او دارای نوعی «تقوای سیاسی» بود، و چنانکه قبلاً نیز ذکر شد «از گرداب ریاست و مرداب سیاست پرهیز و گریز داشت.» او همواره تلاش کرد با توصیف صادقانهٔ واقعیت، تصوراتی را که اندیشهٔ حامیان وضع موجود بر آنها استوار بود، درهم شکند؛ تصوراتی از قبیل بسامان بودن اوضاع و سعادتمندی توده ها را به انحای مختلف به ریشخند می گرفت یا بر آن می تاخت. روح متلاطمی که زندگی و آسایش و فراغ بال و جاه و متاع دنیوی را به خاطر اندیشه های زندگی و آسایش و فراغ بال و جاه و متاع دنیوی را به خاطر اندیشه های

والایش و آرمانهای سترگش و تفکرات متعالیش و دغدغه های مبارکش از خود دریغ کرد، چگونه ممکن بود به اسارت تحزبی یا جریانی یا گروهی و یا حاکمیتی گردن نهد و یا گرفتار عوامزدگی ای گردد که در واقع مقوم ارتزاق این قشر می باشد.

شأن نویسندهٔ «سیمای صادق فاروق اعظم» فراتر از آن بود که ستیغ استقلال فکری و استغنای روحی خویش را ترک گفته و در حضیض نیاز و تقید و ارتزاق گرفتار آید.

و سخن آخر-از قول شاملو - اینکه: «و دریا به جرعه ای که تو از چاه خورده ای، حسادت می کند».



#### منابع:

۱-آگشته، فرهاد (حسن) (۱۳۸۲) «پنجاه سال خدمت علمی - فرهنگی ملا عبدالله احمِدیان»، هفته نامهٔ سیروان، شماره ۲۶۷، ۱۶ اسفند ۱۳۸۲، ص ۱۵.

۲- آگشته، فرهاد (حسن) (۱۳۸۴) «استاد احمدیان؛ به تنهایی یک دانشگاه »،
 دوهفته نامهٔ پیام کردستان، ۵ تیر ۱۳۸۴، ص ۵.

۳- آگشته، فرهاد (حسن) (۱۳۸۴) «سهم حجره های کردستان در بالندگی زبان
 و ادبیات عرب»، به بهانهٔ چاپ کتاب عربی «الایضاح» علامه ملا عبدالله
 احمدیان، هفته نامهٔ سیروان، شماره ۳۵۱، ۹۴/۷۹، ص۱۴.

۴- آگشته، فرهاد (حسن)(۱۳۸۵) «استاد احمدیان و نواندیشی دینی در کردستان ایران»، هفته نامهٔ سیروان، شماره «۳۸۶، ۲۷ خرداد ۸۵، ص۴.

۵-احمدیان، عبدالله، (چاپ نشده)، اسلام پژوهی و روش شناسی معرفتی. ۶-خدیو، صلاح الدین (دکتر) (۱۳۸۳)، «خاموشی یک نماد» به بهانهٔ در گذشت زنده یاد حاج ملا عبدالله احمدیان، دو هفته نامهٔ روژهه لات، شماره ۱۰، ۸ تیر ۱۳۸۳، ص ۶.

۷-جلالی زاده، جلال (دکتر) (۱۳۸۳) «استاد احمدیان به تمام معنایک روشنفکر دینی بود» هفته نامه ی سیروان، شماره ۲۷۹، ۳۰ خر داد ۱۳۸۳، ص۴. ۸- رامیدی نیا، مهر داد (۱۳۸۵)، «سال شمار فرهنگی و شناخت نامهٔ اجمالی

علامه احمدیان «فقه نامهٔ سیروان، شماره ۲۲، ۲۱ بهمن ۱۳۸۵، س ۱۴.

۹- سعیدی صل، احسان (۱۳۸۳) «استاد احمدیان از تبار دانشمندان اندیشور و
روشنفکران تولیدگر » هفته نامهٔ سیروان، شماره ۲۷۹، ۳۰ خرداد ۱۳۸۳، ص ۱۷.

۱۰- فاضلی، محمد (پروفسور) (۱۳۸۵)، متن پیام پروفسور دکتر محمد فاضلی
استاد ممتاز دانشگاه مشهد و از طلاب و شاگردان سابق علامه احمدیان، به
همایش بزرگداشت مقام علمی - فرهنگی علامه دکتر ملا عبدالله احمدیان در

۱/۱۳۸۵۱ (مهاباد - تالار اجتماعات دانشگاه آزاد اسلامی مهاباد). ۱۱- کریمی، عبدالسلام (۱۳۸۳) «قطرهای از دریا» یادی از استاد علامه احمدیان، فصلنامهٔ ندای اسلام، شماره ۲۱، بهار ۸۴، ص ۹ -۱۳.

۱۲- گرجی زاده، رضاً (دکتر) (۱۲۸۳)، «یاد کردی از عالم عامل کرد: حاج ملا عبدالله احمدیان و ۵۰ سال خدمات فرهنگی»، ماهنامهٔ سراسری کیهان فرهنگی، شماره ۲۱۴، مرداد ۸۳، ص ۴۳.

۱۳-علیار، ناصر (خادم العلما) (۱۳۸۳) «زندگی و شخصیت استاد احمدیان» (به زبان کردی)، سیروان ۲۲-۲۲.

## مولاناقاضی خیرمحمدحسن زهی؛ اوّلین قاضی و امام جمعه زاهدان

#### عبدالصمد حسنزهي

hsnzhe@yahoo.com

بسیاری از شخصیت های مهم و تأثیر گذار در بنیان گذاری و فرهنگ سازی شهر زاهدان، مرکز استان سیستان و بلوچستان و بزرگترین و مهمترین شهر بلوچستان ایران، وجود داشته اند که متأسفانه به دلیل عدم آگاهی و عدم اطلاع رسانی از تاریخچهٔ شهر، گمنام مانده اند، و نسل جدید از زحمات و خدمات مهم آنان هیچ اطلاعی ندارد. در بین این افراد، علمای وقت، بزرگان قبایل و ساکنان اولیه و اصلی این منطقه بوده اند که اینک نامی از آنان برده نمی شود. افرادی که تا به حال به بر رسی تاریخچهٔ شهر زاهدان برداخته و

افرادی که تا به حال به بررسی تاریخچهٔ شهر زاهدان پر داخته و تحقیقی در این مورد ارائه کر ده اند، به سادگی از کنار بسیاری از مویدادهای مهم و شخصیتهای تأثیر گذاری که در شکل گیری هویت این شهر نقش اساسی داشته اند، گذشته اند. می توان این را به حساب سهل انگاری، یا عدم آگاهی، و یا عدم تمایل به روشن شدن زوایای پنهان و کمتر شناخته شده تاریخ این شهر گذاشت. گویی شهر زاهدان و منطقهٔ سر حد بلوچستان (متشکل از شهرستانهای خاش و زاهدان) با مساجد و مدارس، و مبارزاتی که مردم این سامان با استعمار انگلیس داشته اند، همه حقایق و اتفاقاتی ساده بوده، و همچنین چگونگی مواجههٔ مردم منطقه با قانون کشف حجاب و پیامدهای آن در دورهٔ رضاخانی، آمدن خط آهن و تعیین مرز هند (پاکستان فعلی) و ایر ان نیز چیز خاصی نبوده است.

به هر حال، در این مقاله در نظر است که به بررسی گذرای زندگی یکی از شخصیت های بر جسته و تاثیر گذار قرن گذشته این منطقه، حضرت مولانا قاضی خیرمحمد حسن زهی "رحمه الله"، بپر دازیم، و فعلاً در پی نوشتن جزئیات و تاریخ مفصل شهر زاهدان و منطقهٔ سرحد بلوچستان نیستیم که در این مجال نمی گنجد.

می توان ادعا کرد که مولانا قاضی خیرمحمداز اولین کسانی بوده است که در یک و نیم قرن گذشته مردم منطقه را با قرآن و سنت و

فرهنگ اسلامی، و همچنین شهرنشینی و بسیاری از مسائل مهم روز آشنا نموده اند. نقطهٔ نمایان در خدمات حضرت قاضی "رحمه الله" بنای اولین مساجد، مکتب خانه و راه اندازی و ادارهٔ مدرسهٔ دولتی است که اساس فرهنگ مردم این منطقه را تشکیل می دهند. جهت آگاهی از زندگی حضرت قاضی خیرمحمد "رحمه الله"، به طور خلاصه به بیان بیوگرافی ایشان و در ضمن تاریخچهٔ مختصری از شهر زاهدان خواهیم پرداخت.

#### ولادت وتحصيلات

قاضی خیرمحمد حسن زهی فرزند میرخان در سال ۱۲۴۵ هجری شمسی در منطقهٔ دشت عشایری دزدآپ (زاهدان فعلی) در خانواده ای مرفه و متدین دیده به جهان گشود. پدر گرامی ایشان فردی دین دار بود و به کار دامداری در منطقه اشتغال داشت. عمویش شاهو، صاحب قنات شاهو آباد (محدودهٔ سیلو گندم تاشیر آباد فعلی) بود و در زمین های اطراف به کشت و زراعت می پرداخت که پس از وفات پدر و عمویش این قنات در اختیار جناب قاضی خیرمحمد قرار گرفت.

از همان کودکی قرآن کریم را در منطقه آموخت و خواندن را فراگرفت. در عنفوان جوانی به دلیل ارتباط قبیلهٔ حسن زهی با اقوام خود در منطقهٔ دالبندین (واقع در بلوچستان پاکستان فعلی)به وجود مدارس دینی و علما در این منطقه پی برد. با وجود مشکلات فراوان و عدم وجود امکانات جهت مسافرت به مناطق دیگر، با مشورت پدر جهت کسب علم دین به دیار غربت یعنی سرزمین هندمهاجرت کرد.

پس از مدتی اقامت در دالبندین به ایالت سند و به مدارس بزرگتر رفت تا از علمای بزرگ وقت فیض ببرد. در اَن زمان شبه قارهٔ هند

یکپارچه بود و دقیقاً مشخص نیست که وی از سند به چه مناطقی از شبه قاره برای کسب علم رفته است؛ آنچه مشخص است اینکه ایشان بیش از یک دهه در مدارس هند به تحصیل علم مشغول بوده اند. یادداشتهایی که در حاشیهٔ کتابهای درسی خود نوشته اند (خصوصاً در حاشیهٔ کتاب هدایه کتاب معروف در فقه حنفی) از یکی از اساتید برجستهٔ خویش با نام "مو لانا سندی" به کرات یاد کرده اند. سپس به قندهار افغانستان سفر کرده و سالها در آن دیار مشغول دانش اندوزی و کسب فیض از علمای برجستهٔ آن سامان بوده اند. خلاصه اینکه دوران تحصیل و دوری ایشان از وطن ۲۵ سال به طول می انجامد و به دلیل عدم ارتباط با خانواده، همه تصور می کرده است. افراد قبیله نموده و خانواده کم کم ایشان را فراموش می کرده است. افراد قبیله نموده و خانواده کم کم ایشان را فراموش می کرده است. افراد قبیله

از کتابهایی که در کتابخانهٔ شخصی ایشان به جای مانده و مورد استفاده بوده است می توان کتاب هدایه، کنزالدقائق و قدوری، و همچنین کتابهای از قبیل غیاث اللغات، شرح وقایه و زین العلم اثر ملا علی قاری و کتاب بزرگ صحیح مسلم را نام برد، که دستیابی به این کتب در یک قرن پیش در بلوچستان شاهکار بوده و نشانگر عطش بی پایان ایشان نسبت به کسب علم و استفاده از منابع معتبر علوم اسلامی است.

هم جهت تسلیت خدمت پدر ایشان می آمدند. در حالی که حضرت

قاضى در طول اين سالها به كسب علم و دانش مشغول بودند.

کتابها و دست نوشته های فراوان دیگری که از ایشان به جای مانده است، متأسفانه به دلیل عدم نگهداری صحیح یا از بین رفته و یا خسارات فراوانی دیده و می طلبد که به عنوان گنجینه ای گرانبها از یکی از مفاخر علمی این سرزمین به روش صحیح جمع آوری و صحافی شده و کلکسیونی از کتب و دست نوشته های ایشان تهیه و نگهداری شود.

در کتابخانهٔ شخصی ایشان دست نوشته ای وجود دارد که با خط زیبای نستعلیق بر روی کاغذی مخصوص شبیه به پوست تقریباً در ۲۰۰ صفحه تمام دعاهای مأثور به قلم خود ایشان به رشته تحریر در آمده است.

از جمله آثار به جای مانده از حضرت قاضی خیرمحمد، پیام های مختلفی است که به زبان فارسی هر از گاهی برای مردم می نوشتند و در آن همهٔ مسلمین را مورد خطاب قرار می دادند؛ مردم را با مسائل مختلف آشنا می کردند و از عذابهای الهی بیم داده و انذار می کردند که نمونه هایی از آن با وجود آسیب دیدگی فراوان خوشبختانه موجود می باشد.

در حاشیه کتب موجود به پی نوشت های ایشان بر می خوریم که به دو زبان اردو و عربی و طبق روش علما و اندیشمندان جهت توضیح بیشتر، اقدام به نوشتن آن می کرده اند و گاهی دیدگاههای اساتید خود را نیز بر آن افزوده اند.

#### بازگشت به دزدآب (زاهدان)

مولانا قاضی خیرمحمد در سال ۱۲۸۵ هجری شمسی پس از ۲۵ سال دوری از وطن و خانواده، با کوله باری از علم و فضل، وارد منطقه شد. ابتداکسی وی را نشناخت، اما ناگهان خانواده و اقوام پی بردند که این مرد فاضل و میانسال، فرزند عزیزشان است که پس از دو و نیم دهه دانش اندوزی به وطن بازگشته است؛ لذا شادی و سرور مردم منطقه رافراگرفت. آری یوسف گمگشته به وطن باز آمده بود و دشت دزدآپ از نو گلستان شده بود. پدر و اقوام بسیار شادمان شدند و بزرگان قبایل منطقه را با شور و شوق به خانه خود دعوت نمودند. اما آنها دقیقاً نمی دانستند که فرزندشان در این سالها کجا بوده و چه کرده است؟ پس از چند روز همه پی بردند که آری! گوهری نایاب به دست آورده اند که پیام آور فرامین و دستورات الله و رسول و نعمتی بس بزرگ برای مردم منطقه است.

قاضی خیر محمد از بدو و رود به منطقه، با نز دیکان و معتمدین و ریش سفیدان دربارهٔ دین، اوضاع منطقه و بدعتهای موجود به بحث و گفت و گو پر داخت و به قصد تبلیغ دین به روستاهای دور نز دیک می رفت و برای مردان و زنان قبایل به ایراد سخن می پر داخت. البته مردم منطقه مسلمان بو دند و افراد متدینی در میانشان و جود داشت. ملاهایی نیز در برخی روستاها و مناطق بو دند که پاسخگوی حداقل نیازهای دینی مردم بو دند، اما از نظر علمی در سطح بسیار پایینی قرار داشتند. از این رو مولانا هر از گاهی یک پیام کتبی با خط زیبای خودش تحریر می کرد و به روستاهای اطراف برای ائمهٔ مساجد می فرستاد تا آنها برای مردم بخوانند. وی در این نوشته ها مردم را به دین، نماز و احکام شریعت فرامی خواند و از پاداش و عذاب آخرت با ذکر آیات قرآن و احادیث نبوی آگاه می کرد.

#### سردار تاجمحمدخان وبزرگان قبایل بلوچ

از بزرگان قبایل که در آن زمان دارای نفوذ و تأثیر گذاری در منطقهٔ دزدآپ (زاهدان)بودند، می توان از سردار تاج محمدخان (متولد ۱۲۵۱ هش.) پدر مرحوم سردار مهرالله خان ریگی، ملک نور محمدخان گرگیچ و سرداران قبایل نارویی و اسماعیل زهی (شهبخش) نام برد. این بزرگان که به تبحر علمی و اندیشهٔ والای حضرت قاضی "رحمهالله" پی برده بودند، در فعالیت ها و برنامه ها با ایشان همکاری نموده و در پیشبرد اهداف والای دینی مشوق ایشان بودند.

سردار تاج محمدخان در شکل گیری هستهٔ اولیهٔ شهر زاهدان، واگذاری اراضی اداری و کاروانسراها، احداث و بنای مساجد و مرکزیت دادن به آن، نقش اساسی ایفا نمود. در همهٔ امور دینی، مسائل قبیله ای و امور سیاسی - اجتماعی منطقه، ریش سفیدان بلوچ در دزدآپ و اطراف، با جناب قاضی مشورت می کردند. همین حمایت های بی دریغ سران طوایف باعث شد که ایشان با وجود شرایط نامناسب و جو خفقان در اندیشهٔ دینی، از مواضع خود عقب شرایط نامناسب و جو خفقان در اندیشهٔ دینی، از مواضع خود عقب

## ۳۰ نسدای

نشینی نکند، بلکه روز به روز بیشتر به آن جامهٔ عمل پوشانده و مردم را به دامان دین و حقیقت اسلام فراخواند. به فرزندان قبایل که بیشتر بی سواد بودند، آموزش دهد و مردم را به اجرای احکام شریعت در تمام شئون زندگی دعوت کند.

سردار تاج محمد خان در سال ۱۳۰۶ هجری شمسی (سال وفات حضرت قاضی "رحمه الله") دارفانی را وداع گفت و در روستای میرکوه به خاک سپرده شد. "این سال، سال اندوه و غم برای مردم منطقه بود، زیرا دو پایگاه و پشتوانهٔ بزرگ خود را در آن از دست دادند.

#### استعمار انگلیس در دزدآب (زاهدان)

بازگشت قاضی خیرمحمد "رحمهالله" به دزدآپ مصادف بود با جابه جایی موقعیت اداری دولت انگلیس از کچه (واقع در ۳۵ کیلومتری خاک پاکستان کنونی) به دشت دزدآپ، به صورتی که عملاً دزداپ را به عنوان تحصیلداری (بخشداری) دولت انگلیس اعلام کردند و شخصی به نام عبدالغنی به عنوان تحصیلدار (بخشدار) دزدآپ از طرف دولت انگلیس منصوب شد. اسنادی وجود دارد که حتی ایستگاه راه آهن دزدآپ را انگلیسی ها مربوط به خود می دانستند و در شرق زاهدان مقر نظامی خویش را ایجاد و ادعای مالکیت بر زاهدان را داشتند، که برابر مکاتبات موجود، طوایف حسن زهی و گرگیچ اسنادی را دال بر مالکیت آنان بر روستاهای لار، بگ، پیران و ...، و ایرانی بودنشان را در تاریخ ۱۳۱۰ هجری شمسی تحویل هیئت نقشه کشی و تعیین مرز داده اند.

از آنجایی که حضرت قاضی "رحمه الله" در مدارس دینی شبه قاره هند تحصیل کرده بود و با جو فرهنگی -سیاسی ضد استعماری هند و بخصوص مبارزات علمای هند از جمله بزرگان دارالعلوم دیوبند آشنا بود، خطرات حضور استعمارگران را با تمام و جود احساس کرد و این مطلب را به گوش بزرگان و ریش سفیدان قبایل منطقه رساند و قویا در پی پررنگ کردن دعوت دینی و آگاه کردن مده ده ده

علمای هند برای ادامه مبارزه و جهاد امام سید احمد شهید و شاه اسماعیل شهید و یارانشان، به تأسیس مدارس دینی روی آوردند تا نسل آینده را با آشنا کردن به احکام دین و شریعت، نسلی زنده و سرشار از نیروی ایمان و عقیده بار آورند. همین تصمیم منجر به تأسیس دارالعلوم دیوبند در سال ۱۲۸۳ هـق. توسط حضرت مولانا محمدقاسم نانوتوی "رحمه الله" و دارالعلوم ندوة العلماء در سال ۱۳۱۶ هـق. گر دید.

حضرت قاضی "رحمه الله" نیز در این برههٔ حساس، دقیقاً به همان روش علمای هند عمل می کند و اساس را بر تقویت مساجد و آگاهی توده ها می گذارد. تبحر علمی حضرت قاضی، بینش سیاسی و موشکافی در مسائل فقهی، گواه روشنی است که ایشان از علم و

دانش علمای هند بهرهٔ وافری برده و به وطن بازگشته اند. به همین دلیل تلاش می کردند در روستاهای دزدآپ مسجد بنا شود و پس از بنای مسجد یکی از اهالی محل را به عنوان امام انتخاب می کردند. در یکی از یادداشت های ایشان به نام هایی برمی خوریم که با پیشوند ملا شروع می شوند و در آن تصریح شده که این افراد حقوق ماهیانه (سی قرآن) از حضرت قاضی دریافت می کرده اند.

#### بناى مسجد جامع قديم شهر زاهدان (مسجد عزيزى فعلى)

پس از بنای مساجد در نقاط مختلف و مسجدی در کنار قنات قاضی (محدودهٔ فلکه کارگر فعلی جنب عیدگاه قدیم) توجه ایشان به هستهٔ مرکزی شهر، یعنی بازار معطوف شد. حضرت قاضی رحمه الله در سال ۱۲۸۸هش. مسجد جامع را در کنار بازار با همکاری اهالی بومی بلوچ، تجار و کارمندان مسلمان هندی تبار بنا نمو دند و در کنار آن چند اتاق گلی جهت مکتب خانه ساختند. این اولین مسجد جامع و مکتب خانه شهر بود.

از سال ۱۳۰۲ هجری شمسی این مکتب خانه از سوی ادارهٔ معارف خراسان به صورت اولین مدرسهٔ دولتی دزداَپ (زاهدان) به مدت چندسال مورداستفاده قرار گرفت. معلمین آن هم از روحانیون همین مکتب خانه انتخاب شدند.

در هر حال مردم اطراف و کسبهٔ بازار از ساخت مسجد و مکتب خانه استقبال کردند و بسیاری از قبایل حاضر شدند فرزندان خود را جهت آموزش، خدمت حضرت قاضی "رحمه الله" بفرستند. از شاگردان برجستهٔ این مدرسه می توان به برادر قاضی، ملا رسول، اشاره کرد که بعدها به مدت ۱۵ سال در مدارس دولتی زاهدان به عنوان اولین معلم بومی تدریس می کرد و امامت مسجد جامع را بعد از وفات قاضی خیرمحمد به عهده گرفت.

کم کم این مسجد شکل مرکزیت مساجد منطقه را به خود گرفت و تبدیل به محکمه و محل قضاوت و حل و فصل قضایای مردم منطقه شد. در این بین کلیهٔ ریش سفیدان و معتمدین دزدآپ و روستاهای اطراف منصب قضاوت را رسماً به حضرت قاضی سپردند و بدین سان قاضی خیرمحمد "رحمه الله"، قاضی رسمی منطقهٔ دزدآپ شد.

پاره ای از قضاوت ها که به خط خود ایشان در آن زمان به رشتهٔ تحریر درآمده و ممهور به مهر ایشان است تا حال در میان دست نوشته های ایشان موجود است. شد ابتدای این نوشته ها چنین آمده است: «باعث تحریر اینکه حاضر گردید در محکمهٔ شریعت شریف مقام دزدآپ»، و در پایان پس از مهر کردن نوشته آمده است: «قاضی خیرمحمد حسن زهی قاضی و امام جماعت مسجد جامع دزدآپ.» تمام قضاوت های ایشان بر اساس فتاوای فقه حنفی انجام می گرفت و ایشان با استفاده از منابع معتبر فقهی احکام را صادر می کردند.

جناب قاضی ضمن فعالیتهای فوق، به تعلیم و تربیت فرزندان مردم منطقه می پرداختند. در این مکتب خانه ضمن تدریس قرآن کریم و احکام، فارسی و ریاضی را نیز درس می دادند. شاگردان این مکتب پس از وفات ایشان با تدریس در مدارس دولتی و فعالیت در مساجد، اهداف ایشان را دنبال می کردند.

به مرور زمان مسجد جامع دزد آپ به بزرگترین مرکز تجمع مردم و قبایل اطراف، برای رتق و فتق مسائل منطقه و حل و فصل منازعات تبدیل شد. این اولین محکمهٔ شرعی دزدآپ بود که از طرف سران قبایل و حکومت وقت رسمیت یافته بود.

دومین مسجدی که نزدیک بازار بناشد، مسجد شیخ فیض محمد بود. این مسجد در حال حاضر در کوچهٔ کامبوزیا جنب پارک شهر فعلی زاهدان (تقاطع خیابان آزادی و خیابان مصطفی خمینی) قرار دارد. شیخ فیض محمد انسانی متدین و نیکوکار بود و در جاهای مختلف مسجد می ساخت. مسجد جامع شیخ فیض مشهد را نیز مختلف نیز تا بهمن ۱۳۷۲ مسجد جامع ایشان بنیان نهاده بود که این مسجد نیز تا بهمن ۱۳۷۲ مسجد جامع اهل سنت مشهد بود.

آمام مسجد شیخ فیض دزدآپ عالمی زاهد و بزرگوار به نام ملا حاجی شاه محمد حسن زهی، برادرزاده و از شاگردان حضرت قاضی خیرمحمد، بود. این بزرگوار علاقهٔ خاصی به سرزمین وحی و حرمین شریفین داشت و به همین علت هفت بار با پای پیاده عازم سفر حج می شود که سه بار موفق به ادای حج می گردد.

از مساجدی که در آن زمان در شهر و حاشیهٔ شهر و جود داشته است می توان از مسجد زرگران و مسجد محلهٔ سعیدآباد و مساجد دیگری نیز نام برد.

#### مبارزهبابدعات

یکی از کارهای مهم حضرت قاضی خیرمحمد "رحمه الله" مبارزه با بدعتها و رسوم جاهلی بود، که منطقه را فراگرفته بود. ایشان با سخنرانی های خویش در مجالس عروسی و عزامردم را به دوری از این بدعتها فرامی خواند. رفتن مردان و زنان بر سر قبور و مزار پیرهای دروغین را بشدت محکوم می کرد و دهها درخت و مزار را که تقریباً پرستش می شدند، از بین برد.

موضوع دیگری که در میان قبایل مرسوم بود، نوحه خوانی زنان در مجالس عزا بود. زنانی با صدای خوش در مدح میت اشعاری می خواندند و ضجه و ناله می کر دند و خویشاوندان میت در اطراف آنها به گریه و زاری می پر داختند، که به زبان محلی به آن «مودگ» می گفتند. حضرت قاضی فعالیتهای زیادی را برای از بین رفتن این رسم و بدعت انجام داد و با استدلال از قرآن و حدیث مردم را قانع کرد که این کار عبث است و نارضایتی الله تعالی را در پی دارد. با تلاش ایشان، این رسم تا حد زیادی از بین مردم منطقه برچیده شد.

#### سجاياي اخلاقي

حضرت قاضی با وجود دارا بودن مقام شامخ علمی و اجتماعی، انسانی بسیار متواضع و فروتن بودند. با کارگران و زیردستان با نرمی و ملایمت رفتار می کردند. در نوشته های ایشان به این عبارت برمی خوریم: به دستخط خیرمحمد، عاجز غریب فقیر پرتقصیر، خاک پای عالمان و طالبان و عابدان.

#### وفات

حضرت قاضی خیرمحمد "رحمه الله" پس از ۲۱ سال خدمت به مردم منطقه و نشر و اشاعهٔ دین در سال ۱۳۰۶هدش. در سن ۶۱ سالگی به دلیل ابتلا به بیماری و با دارفانی را و داع گفت و به دیار باقی شتافت. پیکر مبارک ایشان در کنار رشتهٔ قنات قاضی و مجاور محلهٔ قاضی (محدودهٔ فلکه کارگر جنب عیدگاه قدیم) در اتاقی گلی به خاک سپرده شد.

پس از وفات ایشان ملا خان محمد و ملا رسول (برادران مرحوم) کلیهٔ امور مسجد جامع و تدریس در مکتب خانه را به عهده گرفتند. ملا رسول در سال ۱۳۰۶ هـش. طی حکمی از طرف و زارت معارف و اوقاف و صنایع مستظرفه (ادارهٔ معارف خراسان) رسماً به عنوان اولین معلم مدرسهٔ ابتدایی دزداّپ استخدام می شود. حقوق تعیین شدهٔ ماهیانه ۱۰۰ قران ذکر شده است. پس از این قرارداد ملا رسول به مدت ۱۵ سال در مدارس ابتدایی دزداّپ، به تدریس می پردازد.

#### نبش قبر و انتقال جسد

بعدها که قبرستان قدیم زاهدان زیر خاک رفت و فلکه کارگر و خیابان چهل متری دقیقاً از وسط قبرستان گذشت، آرامگاه ایشان در پیاده روی چهل متری قرار گرفت. به دلیل تعریض خیابان توسط شهر داری زاهدان و قرار گرفتن آرامگاه قاضی خیرمحمد در مسیر کوچه، یکی از اقوام با نگارنده تماس گرفت و خواست بنده از دارالافتاء دارالعلوم زاهدان استفتاء نمایم تا جهت انتقال پیکر ایشان اقدام گردد. پس از مشورت با استاد ارجمند جناب مفتی محمدقاسم بنی کمال (قاسمی) و طبق فتاوای موجود، این کار بلامانع اعلام شد. صبح روز جمعه خاکبرداری آغاز شد و پس از برداشتن حدود دو متر خاک دیوار اتاق گلی که آرامگاه مرحوم در آن قرار داشت ظاهر متر خاک دیوار اتاق گلی که آرامگاه مرحوم در آن قرار داشت ظاهر

متر خاک دیوار اتاق گلی که آرامگاه مرحوم در آن قرار داشت ظاهر شد. حفاری بعدادای نماز جمعه ادامه یافت و در نهایت به قبر ایشان رسیدند. به دلیل جابجایی لایه های زیرین خاک، لحد قبر فروریخته بود. با وجود گذشتن هشتاد سال از دفن ایشان، استخوان بندی جسد کاملاً سالم و رو به قبله بود. به دلیل از دحام جمیعت و بسته شدن چهل متری ادامه کار به شب مو کول شد. ساعت ۱۰ شب با کمال احترام و حضور جمع کثیری از مردم، پیکر ایشان در کفن جدیدی قرار داده شد و به منزل یکی از بستگان انتقال یافت. هماهنگی های قرار داده شد و به منزل یکی از بستگان انتقال یافت. هماهنگی های لازم با بخشداری مرکزی، نیروی انتظامی، میراث فرهنگی و

شهرداری زاهدان از قبل انجام شده بود. صبح روز شنبه مورخهٔ ۵ آبان ۱۳۸۶ با حضور انبوه مردم از قبایل مختلف پیکر ایشان در روستای لار پایین (واقع در ۱۸ کیلومتری شمال زاهدان)، در قبرستان قبیلهٔ حسن زهی دفن گردید. «اللهم اغفره و اسکنه فسیح جناتک».

#### از دزدآپ تا زاهدان

پس از احداث خط آهن توسط دولت انگلیس در سال ۱۹۰۵م. بازار دزدآپ رونق فراوانی گرفت. مردم از همه سو برای تجارت و کار به این بازار روی آوردند. در بازار تجار و کسبه بومی و هندی تجمع داشتند. پایان یافتن راه آهن در دزدآپ و تغییر و تعویض نوع وسیلهٔ نقلیه در این محل، منطقه را تبدیل به یک بارانداز تجاری کوچک نمود و کالاها پس از تخلیه از قطار نیاز به انبارداری و خدمات دیگری داشتند که همهٔ این عوامل موجبات رشد و شکل گیری شهر راسبب شد.

در سالهای ۱۳۰۰ هـش. به بعد چندین خانو اده و کارمند دولت به دزدآپ و میرجاوه اعزام شدند. تا آن زمان جمعیت هندی تبارها در مرکز بازار دزدآپ بیشتر از مهاجران جدید بود. نمایندهٔ دولت ایران به نام ارفع الممالك در مقابل انگليسي ها كه تحصيلداري مؤقت خود را تعطیل نکرده بودند، با استخدام ۶ نفر آجودان از مردم بومی بلوچ شروع به کار کرد و لباسهای فرم و یکنواخت اُجودان ها شکل شهر را تبدیل به شهری ایرانی نمود. آجودان ها نگهبانی از محل کار نمایندهٔ دولت ایران (حاکم دولتی) و حراست از اموال دولتی و بازار رابه عهده داشتند. معمولاً در روز دو آجودان و در شب چهار آجودان تگهبانی می دادند. ضمناً کارهای مربوط به جابه جایی نمایندهٔ دولت مرکزی از موقعیت بازار تا گمرک، پست خانه و روستاهای اطراف جهت رسیدگی، به عهدهٔ همین آجو دان ها بو د و نمایندهٔ دولت ایران، از درآمد مالیات، حقوق آجودان ها و دیگر کارمندان دولت را می پر داخت. کم کم مهاجرت خانو ارهای گرمانی، خراسانی و یز دی به دزداًپ، در پی تحولات تجاری منطقه و به دلیل ترانزیت کالا از هند به ایر آن، زیاد شد.

در سال ۱۳۱۵ هـش. رضاخان پهلوی به این سامان سفری داشت. مردم محلی دزدآپ به استقبال شاه رفتند. در این مراسم ملا رسول به قرائت نوشته ای که از قبل تنظیم کرده بود، پرداخت. رضاخان با مشاهدهٔ لباس زیبای بلوچی و دستاری که بر سر مردم بود، گفت: نام دزداب شایسته این قوم زاهدنیست. از آن پس دزدآپ، زاهدان نامیده شد. و جه تسمیه دزدآپ (دزدآب) این بود که در دشت دزدآپ، آب در نقطه ای از شن فرو می رفت و از نقطه ای دیگر بیرون می آمد.

#### كشف حجاب

رضاخان پس از بازگشت از اولین سفر خارجی خود به کشور ترکیه و مشاهدهٔ زنان بدون حجاب در محافل سیاسی و جامعهٔ آن دیار، به

فکر کشف حجاب افتاد. اولین قدم در این راه بر داشتن حجاب زنان دربار و رجال سیاسی بود. با وجود مخالفت بسیاری از رجال بلندمر تبهٔ دینی و سیاسی آن زمان، این طرح با سرکوب مخالفان عملی شد.

مردم بومی زاهدان پس از اعلام طرح کشف حجاب، با ترک کارهای سادهٔ دولتی و کشاورزی خود، به حاشیهٔ شهر و روستاهای اطراف پناه برده و فقط برای مبادلات تجاری در بازار دیده می شدند، آن هم با لباس جدید فرنگی؛ زیرا داشتن ریش بلند، عمامه و لباس بلوچی در محدودهٔ بازار شهر، جرم به شمار می آمد. نیروهای مستقر در چهارراه چکنم زاهدان، افراد دارای عمامه را دستگیر می کردند و عمامهٔ آنان را بر داشته و در آتش می انداختند.

قبیلهٔ حسن زهی و وابستگان که صاحبان اصلی قنوات مهم شهر بودند، به دلیل حفظ حجاب زنان و پوشش محلی خود، مجبور به ترک منطقه شده و به روستاهای لار پایین و بگ پناه بردند. پس از هجرت این قبایل و رهاساختن قنوات خود در شهر، اکثر درختهای اطراف قنوات خشکید و کشت و زراعت آنان به طور کامل از بین رفت. ملا رسول امام جمعه شهر و معلم مدارس ابتدایی نیز هجرت کرد و به دلیل سخنرانی علیه فعالیت های ضد دینی رضاخان، در مسجد جامع و محافل دیگر، تحت تعقیب بود.

سه قنات اصلی شهر به نامهای شاهو آباد، قنات قاضی (محدوده سیلو گندم ، بازار و فلکه کارگر تا انتهای شرقی شهر) و قنات دیگر قاضی واقع در کلاته رزاق زادهٔ فعلی، متعلق به قبیلهٔ حسن زهی بود. شاقنات نورمحمد آباد نیز به قبیلهٔ گرگیچ که از بستگان نزدیک جناب قاضی خیرمحمد "رحمه الله" بودند، تعلق داشت. بعد از هجرت مردم بومی دزدآپ، قنات های رها شده توسط افراد دیگری تصاحب گردید که بعضاً در نبود صاحبان اصلی آنها را به نام خویش تصاحب گردند. بعد از بازگشت یکی از بازماندگان، رشتهٔ قنات قاضی و شاهو آباد به آقای حاج اصغر معماران دادگر که در شهر زاهدان مشغول بیمانکاری ساختمانی بود، اجاره داده شد. در سالهای بعد، آقای معماران با در دست داشتن یک قولنامهٔ محلی مبنی بر خرید قنوات فوق به مبلغ ۱۲۰۰ تومان، این قنوات و زمین های اطراف آن را به عنوان مالک به نام خود به ثبت می رساند.

در سال ۱۳۱۷ ه.ش. که دولت مرکزی و محلی متوجه می شوند که دستور کشف حجاب شاه اشتباه بوده و باعث فرار و رنجش مردم متدین شده است، به صورت زیرکانه نامهٔ تعدیل آمیزی را با مضمون: «با توجه به طوفان و گرمای منطقه لازم است مردان عمامه ای به سر و زنان چادر کلاغی استفاده نمایند»، صادر و برای ریش سفیدان و معتمدین طوایف عفو عمومی اعلان می نمایند.

پس از عفو عمومی، قبیله گرگیچ به زاهدان بازمی گردد و قنوات خود راباز پس می گیرد. مرحوم ملک محمدخان گرگیچ (از نوادگان مرحوم شاهو حسن زهی)نیز نسبت به ثبت ملکی قنات شاهو آباد و

قنات بایر قاضی، اعتراض می کند. آاین دادخواست به طرفیت آقایان حاج علی اصغر معماران، محمد رزاق زاده، سیر جانی و بانو سکینه دره تنظیم شده بود که در دادگاه زاهدان رأی به نفع ملک محمدخان صادر می شود اما از طرف آقای معماران و شرکا مورد اعتراض قرار می گیرد که در نهایت طرفین به شعبهٔ هم ردیف دادگاه زابل جهت ادامه بررسی دعوا اعزام می شوند اما در این بین ملک محمدخان وفات می نماید. این اعتراض با وجود پیگیری های مستمر از طرف ملک محمدخان و بعد از وی برادرش نورمحمدخان مستمر از طرف ملک محمدخان و بعد از وی برادرش نورمحمدخان به دلایلی به نتیجه نمی رسد و بدین سان ساکنان اصلی شهر و مالکین آن، قنوات و زمینهای خود را از دست می دهند. طبق یک مرب المثل بلوچی که می گوید: آنان که اصلی و اسبی داشتند و نه امروزه به گونه ای وانمود می شود که گویی نه اصلی داشتند و نه اسبی؛ اما تاریخ گواه است که این مردم هم اصلی داشتند و هم اسبی، اسبی؛ اما تاریخ گواه است که این مردم هم اصلی داشتند و هم اسبی، و این گردش روزگار است: «و تلک الایام نداولها بین الناس».

در سال ۱۳۲۵ ه.ش. مرحوم عبدالقادر حسن زهی (نوهٔ مرحوم شاهو حسن زهی) که از افرادباسواد و بانفوذ قبیله بوده است، جهت ثبت قنوات اقدام می کند و رشته قنوات روستاهای بگ، شاهو آباد ، جیندآباد و لار پایین شاهو آباد را پس از ۵ سال مکاتبهٔ اداری در سال ۱۳۲۹ به نام قبیلهٔ حسن زهی ثبت می نماید. ایشان در همین سال موفق به گرفتن حکم تحدید حدود جدید مرز ایران و پاکستان از طریق مرزبانی درجهٔ یک و اخذ شناسنامه برای افراد روستانشین قبیله می شود. در سال ۱۳۳۰ به زاهدان مراجعت نموده و در خصوص باز پس گرفتن قنوات قاضی و شاهو و اراضی آن، علیه خصوص باز پس گرفتن قنوات قاضی و شاهو و اراضی آن، علیه مخروبهٔ قاضی آباد با مسجدی بدون سقف و بخش کوچکی از مخروبهٔ قاضی آباد با مسجدی بدون سقف و بخش کوچکی از اراضی بایر قنات قاضی (محدوده فلکه کارگر تا خیابان شریعتی) توسط معماران به فرزند مرحوم قاضی پس داده می شود.

#### مرحوم قاضيي شاهمحمد عالى زهى

به دلیل مشغلهٔ کاری زیاد ملا رسول "رحمه الله" و تدریس در مدارس ابتدایی، کم کم قاضی خدابخش "رحمه الله" (برادر قاضی شاه محمد عالی زهی) در اداره و امامت مسجد جامع با ملارسول همکاری می کند. قاضی شاه محمد در آن زمان در کچه (واقع در پاکستان کنونی) به سر می برد. تقریباً در سال ۱۳۱۸ هه ش. قاضی شاه محمد به زاهدان می آید و پس از توافقی که بین او و برادرش قاضی خدابخش "رحمه الله" انجام می شود، امامت مسجد جامع را قاضی شاه محمد به عهده می گیرد و قاضی خدابخش به کچه کوچ می کند. جناب قاضی شاه محمد عالیزهی "رحمه الله" تا پایان زندگی خویش در زاهدان می ماند و به فعالیت های دینی و ارشاد و راهنمایی مردم می پردازد.

تشریف آوری حضرت مو لانا عبدالعزیز "رحمه الله" به زاهدان حضرت مو لانا عبدالعزیز "رحمه الله" در سال ۱۳۳۴ ه.ش. از مکران بلوچستان (منطقهٔ سرباز) به زاهدان هجرت می کند. بر اثر تلاشها و خدمات حضرت قاضی خیرمحمد "رحمه الله" و علمای دیگر چنان بستر مناسبی فراهم شده است و مردم منطقه به حدی از آگاهی و تدین و عالم دوستی رسیده اند که از حضرت مو لانا عبدالعزیز "رحمه الله" با آغوش باز استقبال می کنند.

با تشریف آوری حضرت مولانا عبدالعزیز به زاهدان فصل جدیدی در تاریخ این شهر و مردم این سامان آغاز می شود. حضرت مولانا با اندیشه های والایش به نشر و اشاعهٔ دین می پردازد و ضمن توسعهٔ مسجد جامع قدیم (عزیزی فعلی)، به احداث مساجد، مکتبخانه ها و مدارس دینی مبادرت می ورزد.

کم کم درختی که حضرت قاضی خیرمحمد "رحمه الله" نهال آن را کاشته بود با اخلاص و مجاهدتهای حضرت مولانا عبدالعزیز "رحمه الله" و دعاهای پرسوز ایشان به بار می نشیند و شهر زاهدان به یک مرکز دینی تبدیل می شود و رونق مساجد و مدارس دینی روز به روز افزون تر می گردد.

پس از ارتحال جانگداز حضرت مولانا عبدالعزیز "رحمه الله" در مرداد ۱۳۶۶ ه.ش.، راه ایشان به همت جانشین و خلف صالح ایشان، حضرت مولانا عبدالحمید «حفظه الله»، ادامه می یابد، و با اخلاص و مجاهدتها و برنامه ریزی و سعهٔ صدر شیخ الاسلام مولانا عبدالحمید، زاهدان به شهر حافظان قرآن و عالمان دین تبدیل می شود.

الحمدلله امروزه شاهد پیشرفت دینی در کل منطقه هستیم و امیدواریم که الله سبحانه و تعالی هر روز بر رونق فعالیت های دینی و اصلاحی و همچنین بیداری مردم این سامان و تمام مسلمانان جهان بیفزاید.



#### ا بى نوشتھا:

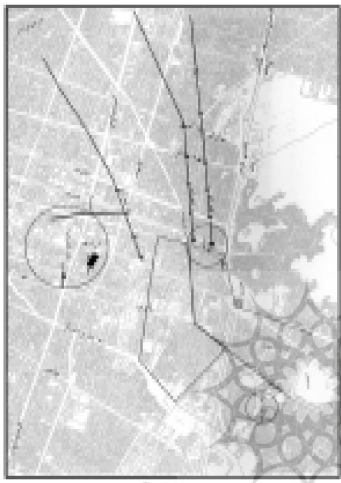
۱-چندشاخه ارغوان در کویر (تذکرهٔ مشاهیر بلوچستان)، نورالله کرد،ص:۸۰، انتشارات پویان فرنگار، تهران، مرکز پخش انتشارات صدیقی، زاهدان، چاپ اول، ۱۳۸۶.

۲- ر.ک. به سند شمارهٔ او ۲ در صفحهٔ بعد.

٣- ر. ک. به سند شمارهٔ ٣.

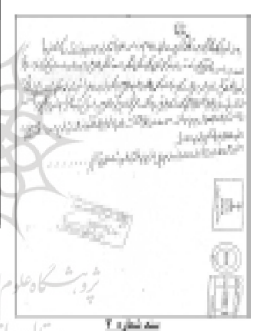
۴- ر.ک. به سند شمارهٔ ۴.

۵-ر.ک. به سند شمارهٔ ۵.





S. regionis states



f specimen



مند شعاره ۲